

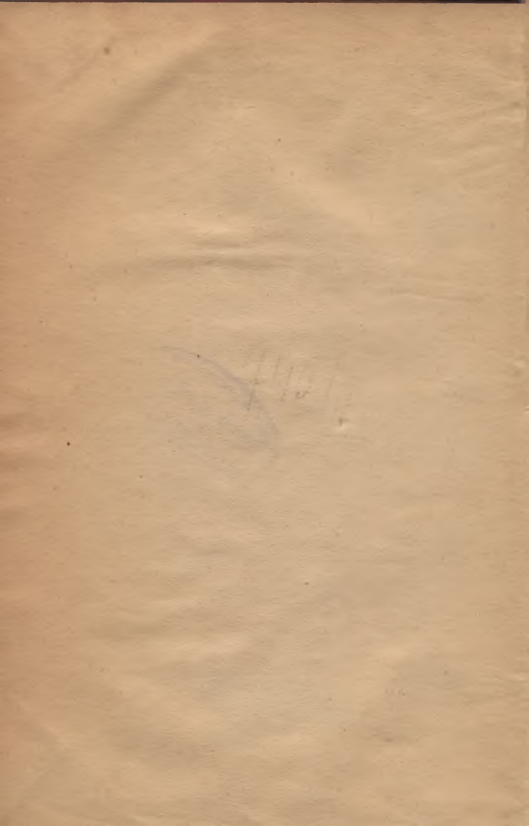
V7 183,063 XX 00 2231565

Biblioteka GI. AWF w Krakowie



1800053573





THE REAL PROPERTY AND THE WELL

ALTERNATION OF SELECTION OF SEL

THE COURT PROPERTY AND AND THE

De TORIEAR CEVERBER, SEIT

LIBHT S

WERZBURG

eserciana di maraposa kana manyasina ne merenca adini

# ERZIEHUNG UND UNTERRICHT

### IM KLASSISCHEN ALTERTHUM

MIT BESONDERER RÜCKSICHT AUF DIE BEDÜRFNISSE DER GEGENWART.

NACH DEN QUELLEN DARGESTELLT

VON

#### DR LORENZ GRASBERGER,

AUSSERORDENTLICHER PROFESSOR AN DER HOCHSCHULE ZU WÜRZBURG.

#### I. THEIL.

DIE LEIBLICHE ERZIEHUNG BEI DEN GRIECHEN UND RÖMERN. ZWEITE ABTHEILUNG.



#### WÜRZBURG.

DRUCK UND VERLAG DER STAHEL'SCHEN BUCH- UND KUNSTHANDLUNG.
1866.

DIE LEIBLICHE ERZIEHUNG

BEI DEN

## GRIECHEN UND RÖMERN.

NACH DEN QUELLEN DARGESTELLT

DR LORENZ GRASBERGER,

AUSSERORDENTLICHER PROFESSOR AN DER HOCH THLLE ZU WURZBURG.

MIT ILLUSTRATIONEN.

ZWEITE ABTHEILUNG.

DIE TURNSCHULE DER KNABEN.

WURZBURG.

DRUCK UND VERLAG DER STAHEL'SCHEN BUCH- UND KUNSTHANDLUNG.
1866.

Bet Be

PERMANA HARLIER AND

ARTEGUES END TONION.



2 [37.016: 796] -055. 15. (48) (37)

#### EINLEITUNG.

#### Ueber das Turnen der Knaben.

Im vorausgegangenen Abschnitt liessen wir unserem Plane gemass die leibliche Erziehung bei den Alten, einstweilen ohne besondere Rücksichtnahme auf die bei allen Culturvölkern sich ziemlich gleichbleibende allererste Wartung und Pflege der Kinder, mit dem Kinderspiel beginnen, und basirten dieselbe in der dortigen Einleitung hauptsächlich auf das Spielbedürfniss der Kleinen, auf die Freude an dem ersten thätigen Ausdruck der innern Stimmung und an der Gewissheit der individuellen Bedeutung des Menschen. Nunmehr aber wird es sich um den Ernst des Spiels und der leiblichen Uebungen handeln, in gewissem Sinne zwar noch immer um Spiele, aber doch um solche, die zugleich als regelrechte Vorübungen für die Bestimmung der Erwachsenen oder als gymnastischer Unterrichtsgegenstand mit der Gymnastik selbst in Zusammenhang treten, und die daher bei der Wichtigkeit der letztern im Leben der Alten systematisch gelehrt und eingeschult wurden. Zwar hat sich bereits in dem Abschnitt über die Knabenspiele zu wiederholten Malen gezeigt, wie die Ausscheidung zwischen gymnastischem Spiel und den strengeren Uebungen der Gymnastik nur eine schwankende sein kann; so besonders bei jenen palastrischen Spielen, die wir nach ihrer Beschaffenheit wie nach den Zeugnissen der Alten geradezu als Turnspiele vorzuführen uns genöthigt sahen 1). Dieser auffallende Missstand ist indessen in der Natur unseres Gegenstandes sowohl als in seiner lückenhaften

<sup>1)</sup> Vgl. S. 98 ff. und die Bemerkung auf S. 104. Grasberger, Erziehung etc. I. (Knabenpalastra).

Ueberlieferung begründet, weshalb jener schwankende Grenzübergang vom Knabenspiel zum palästrischen, durch welchen überdies eine Erörterung der beiden Gebiete durch die gegenseitigen Beziehungen bei dem bekannten Zustande der einschlägigen Quellen nur gewinnen kann, auch von uns nicht einseitig aufgehoben werden konnte. Dagegen lässt diesmal allerdings schon unsre Ueberschrift ersehen, dass im Folgenden nicht mehr die Keime der Leibesübungen oder die früheste Blüthe der Knabenpalästrik, sondern die systematisch betriebene leibliche Erziehung und Ausbildung der Knaben im Alterthum zur Darstellung gelangen soll, oder die von Erziehern und Lehrern geregelte gymnastische Uebung und der Unterricht in der Palastra; und zwar mit besonderer Rücksicht auf die athenischen Verhaltnisse, worüber wir am besten berichtet sind, für die Zeit vom Beginne dieses Unterrichts bis zum Eintritt des hellenischen Knaben in die Ephebie. und damit in den theilweisen Genuss der staatsbürgerlichen Rechte. Denn was die Epheben selbst anlangt, so sehen wir uns schon wegen der ungewöhnlichen Menge und Reichhaltigkeit der bezuglichen in neuester Zeit erschlossenen Quellen, die wir in einer vorlaufigen Ausbeute attischer Ephebeninschriften 1) bei weitem nicht alle zu Rathe ziehen konnten, genöthigt, ihnen einen eigenen Abschnitt vorzubehalten.

Werden wir nun etwa von hierab in fortwährenden Widerspruch gerathen mit unserer in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 10 ff. ausgesprochenen Zurückweisung einer einseitigen Leitung der Spiele, also gewissermassen auch der palästrischen Spiele? Wir glauben nicht, nachdem wir wenigstens an den bezeichneten Stellen unsere Ansicht über den Werth eines kindlich fröhlichen Knabenspiels nach seiner allgemein menschlichen Bedeutung gegenüber der pädagogischen und dem eigentlichen Lernen und Unterrichten als eine Forderung ernster Erziehung und wahrer Kinderzucht bestimmt genug angedeutet haben. Uebrigens wird es wohl auch im Folgenden nicht an passenden Gelegenheiten fehlen, die obige Ansicht abermals und gerade durch das für die spätere Entwickelung des Knaben geforderte und auch aus der Praxis der Alten nachweisbare rechtzeitige Eingreifen einer strengen Disciplin nicht etwa herabzustimmen, sondern vielmehr des Weitern zu begründen und zu beleuchten.

Vor Allem jedoch wird hier, zur nothwendigen Verständigung über unsere Auffassung und Behandlung dieses Gegenstandes, eine

<sup>1)</sup> Vgl. Verhandlungen der Philologischen Gesellschaft in Würzburg, herausgegeben von L. Urlichs, Wurzb. 1862, S. 1-75.

Erörterung über das Knabenturnen überhaupt vorauszuschicken sein, wobei wir dem Leser wohl nicht erst zu versichern brauchen, wie es durchaus nicht in unserer Absicht liegt, das oft Gesagte lediglich zu wiederholen, um doch auch über das Turnen geschrieben zu haben; vielmehr glauben wir an dieser Stelle in Hinsicht auf die uns vorliegende Aufgabe, die Leibesübungen der hellenischen Knaben als hochwichtigen Bestandtheil der gesammten Bildung (παιδεία) und als aussere Disciplin überhaupt quellenmässig zu schildern, die Bedeutung des Unterrichts in denselben, sowie des ihnen eingeraumten Lokals, der Palästra, ebenso nach der einen Seite der menschlichen Natur, der leiblichen nämlich, besprechen zu müssen, wie wir dies in der Folge nach der vorherrschend geistigen Seite, oder so zu sagen mit dem Correctiv einseitig leiblicher Ausbildung 1), das ist mit dem Unterricht im modernen Sinn, in Grammatik und Musik, vorzunehmen beabsichtigen.

Soviel steht fest: seit Lorinser's lautem Nothruf "zum Schutze der Gesundheit in Schulen", wodurch in vielleicht allzu greller, aber durch die Umstande gerechtfertigter Weise zum erstenmal von einem Sachverständigen, einem Arzte, das unleugbare Missverhältniss zwischen leiblicher Pflege und geistiger Anstrengung in unserer Zeit hervorgehoben wurde, bis auf die vielen, nicht minder eindringlichen Schriften Schreber's oder die neueste hieher gehörige von Passavant2) hat sich Vieles in dieser Erziehungsangelegenheit zum Bessern gewendet und ist die Ueberzeugung von der Nothwendigkeit einer Repression der einseitigen geistigen Einwirkung auf die Jugend in Unterricht und Schule durch das Gegengewicht der Leibesübungen bis auf einen gewissen Grad allerdings in die "öffentliche Meinung" übergegangen. Man hat nunmehr grundlich eingesehen und die stete Wiederkehr gewisser padagogischer Erfahrungen nicht minder, als die ganze Menge der von uns über den Gegenstand verglichenen und zu Rathe gezogenen Erziehungs und Turnschriften bezeugt es mit geringen Ausnahmen, auf deren Einrede wir unten zu sprechen kommen, dass der blosse Unterricht nicht ausreicht, um Menschen zu bilden3), dass vielmehr die Hebung des ganzen Erziehungswesens das dringendste Bedürfniss des gegenwärtigen Culturzustandes ist. Vgl. Einleit. zu den Knabensp. S. 12 f.

<sup>1)</sup> Vgl. die Hauptstellen hiefür bei Platon de rep. III, p. 411, D; und bei Aristoteles Polit. VIII, c. 5.

<sup>2)</sup> Vgl. Einleit. zu den Knabenspielen S. 23, Aumerk.

<sup>3)</sup> Cf. Lepelletier 1. c. p. 14: pour former des hommes etc.

Das grosse Geheimniss der Erziehung besteht nach Rousseau darin, dass körperliche und geistige Thatigkeit einander wechselweise zur Erholung dienen 1). Der Satz kann sogar trivial erscheinen; denn als blosse Erholung jene Thatigkeiten aufzufassen, dies widerspricht am Ende doch einer tieferen Begründung der nothwendigen Wechselwirkung zwischen der leiblichen Gesundheit des Menschen und einer ungetrübten Heiterkeit seines Geistes. Allein die tiefer liegende Wahrheit dieses Axioms richtet sich eben gegen jene fortdauernde und schreiende Einseitigkeit in der modernen Erziehung, die wir früher in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 10 ff. als ein unausgesetztes Gängeln und Massregeln, das den jungen Menschen am liebsten gar nie sich selber überlassen möchte, signalisirten und womit wir hier abermals und immer wieder in Berührung kommen, wenn es sich handelt von dem ebenso einseitigen als allgemein üblichen und unablässigen Schulen und Unterrichten von Kindesbeinen auf, wie dies in unseren Tagen in ungleich grellerem Masse als beim Spiel, auf dem anstrengenderen geistigen Gebiet über die Jugend möglichst frühzeitig verhängt wird. Man bedenkt eben fast nirgends die Wichtigkeit des Satzes, dass dasjenige, was der Lehrer für sich selbst ausrichtet, wenig zu bedeuten hat, dagegen Alles, was er veranlasst oder wozu er anzuregen versteht; der Zögling kann mit aller Gewalt unterrichtet werden, ohne indessen damit auch schon erzogen und durchgebildet zu sein2). Woher denn auch die allgemeinen Klagen über Mangel an Unterhaltung bei der Jugend? Sind wir nicht in den meisten Fällen selber Schuld daran, wenn wir immer nur einen Theil der Thätigkeit des jungen Menschen, die des Geistes, besorgen oder vielleicht gar nur die des Gedachtnisses und der Einbildungskraft, die andre dagegen, die des Körpers, als die minder wichtige dem Zufall überlassen? In

<sup>1)</sup> Cf. Rousseau, Émile III, 81; Plat. de rep. III, p. 411 E: p. 412 A; in Betreff der Spiele jedoch vgl. Einleit. zu den Knabensp. S. 14.

<sup>2)</sup> Cf. Dupantoup 1. c. tome I, p. 36: dans l'éducation, ce que fait l'instituteur par lui-même est peu de chose. ce qu'il fait faire est tout. Ibid. p. 38: l'enfant pourrait à toute force être instruit, il ne serait pas êlevé! Hiemit vergleiche man auch die beachtenswerthe Stelle bei Tommaséo 1. c. p. 15: educare vale a me emaucipare, liberare il corpo dalla inerzia e dalla mollezza, malattic contagiose e mortali; liberare l'ingegno dal vezzo della troppo facile imitazione, dalla pigrizia in attendere, dalla soverchia credulità che conduce all' incredulità direttamente etc. Vgl. von Neueren bes. "Grundlage zur Lehre vom erziehenden Unterricht", von Prof. Dr. Ziller, Leipz. 1865; Gymnasialpädagogik von K. L. Roth, Stuttgart 1865, S. 143: "Der Werth alles und jedes Unterrichts ist nach seiner ethischen Wirksamkeit zu berechnen. Ein Unterricht, in welchem der Lehrer nur mitzotheilen hat, was in dem Buche oder auch in seinem Manuskripte steht, kann auf den Willen des Schülers nicht einwirken."

unsern Städten kommt es nicht selten vor, dass Knaben von kaum fünf Jahren in ein Zimmer gesperrt werden, wo sie mit Lesen und Schreiben das Bedürfniss nach Bewegung, das natürliche Spielbedürfniss, und ihre traurige Langeweile bekämpfen sollen, da sobald als nur immer möglich der Geist und irgend eine besondere Geschicklichkeit auf Kosten der leiblichen Entwickelung cultivirt werden soll! Ja die Mehrzahl der Kinder wird bekanntermassen gegen das Ende des sechsten, oft sogar schon des fünften Lebensjahres und je eher je lieber in das Lernjoch gespannt, weil die Eltern, wie sie häufig selber eingestehen, nicht wissen, was sie mit dem unruhigen vier- bis fünfjährigen Kind im Hause anfangen sollen.

Wir haben nun schon früher in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 12 mit allem Ernst und Nachdruck darauf hingewiesen, dass der eigentliche segenvolle Boden für die Erziehung das Haus ist und die Familie. Denn dass für die erste Pflege der Menschennatur, für die leisen Anfänge der Gemüths- und Willensbildung nichts zu finden sei, was in gleich wohlthatiger Weise auf das Kind einzuwirken vermöchte, das leugnet Niemand 1). Nicht leicht finden wir auch heutzutage einen bedeutenden Erzieher oder Erziehungsschriftsteller, der sich nicht schon mit dem Gedanken getragen hatte, dass der geradezu unersetzliche Familieneinfluss in andern Anstalten nur insoweit annahernd erreicht wird, als diese selbst eine Familie nachahmen und unter gunstigen Verhältnissen möglichst getreu darstellen. Wenn nun aber unter Umständen ohne Frage die Familie vielfach durch andre Anstalten ersetzt werden muss, weil eine gute Institutserziehung am Ende doch immer noch höher stehen wird als eine schlechte Familienerziehung, wenn ferner bei unsern complicirten Verhältnissen häufig genug die Familienerziehung mit ihrem engeren Gesichtskreise nicht einmal mehr ausreicht für eine allgemeine Vorbildung der Knaben, geschweige denn mit Rücksicht auf das spätere Auseinandergehen der Berufsarten, so wird man zugeben müssen, dass am allerwenigsten in unsern Zeiten, wie bereits in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 20 ff. angedeutet wurde, der erzieherische Einfluss der Schule be-

<sup>1)</sup> Vgl. auch die schöne Bemerkung über mutterliche Zucht bei Tommaseo l. c. p. 108: certo e che a bene ed intimamente educare richiedesi il cuor della donna, und überhaupt über diese hochwichtige Erziehungsfrage die von der Akademie der politischen und moralischen Wissenschaften zu Paris gekrönte Preisschrift von Theodore Barrau, Du röle de la famille dans l'éducation, übersetzt von Dohler, Brandenburg 1858, unter dem Titel "Theorie der öffentlichen und Privaterziehung, oder von der Rolle der Familie in der Erziehung."

schränkt werden sollte, dass vielmehr, sobald aus irgend einem Grunde der Zögling von Haus aus einer angemessenen, oder doch einer abgeschlossenen leiblichen Ausbildung ermangelt, die Schule ihm gegenüber nicht lediglich ihr Hauptziel, den Unterricht und die intellektuelle Bildung, allein verfolgen und betreiben darf, sondern im gegebenen Falle der Erziehung sogar mehr als bisher sich annehmen muss, einerseits und "namentlich durch möglichste Mitbesorgung der körperlichen Erziehung, andrerseits durch Entwickelung der selbstandigen und praktischen Denkkraft, durch Veredlung des Gemüths und Belebung des ethischen und asthetischen Schönheitssinnes, besonders des Sinnes für das Allgemeine zu wirken und zu leben, durch Entwickelung des Charakters und der Thatkraft"1). Oder ist es nicht gerade das Letztere, wodurch uns die grossen Culturvölker des Alterthums übertreffen? Wo denn wurde bei ihnen auf Kosten des Wesentlichen in ihrer Knabenerziehung der Unterricht zum Handwerk? 2) Hierin liegt er ja hauptsächlich, der alte Gegensatz zwischen Hagion-Oros und Olympia. Denn "vor und nach den Hellenen hat es kein Volk gegeben, welchem die freie und volle Entfaltung der menschlichen Krafte das Lebensziel und zugleich der Höhepunkt irdischer Glückseligkeit gewesen ist. Im Gegensatz zu dem ausschliesslich nur auf geistige Anlagen sich beschränkenden Bildungsbegriff neuerer Völker war griechischem Sinnen der Gedanke durchaus fremd: dass der Mensch aus zwei ungleich berechtigten Hälften bestehe und dass mit völliger Vernachlässigung des Körpers der Geist allein zu pflegen und zu veredeln sei. Die alten Griechen erkannten im Bau des menschlichen Leibes und in der hohen Bildungsfahigkeit seiner Organe eine gleich wichtige und unabweisliche Forderung der Gottheit, beiden gleich gerecht zu sein. Die frische leibliche Gesundheit, Schönheit der Gestalt, ein fester und leichter Schritt, Gewandtheit und Schwungkraft der Glieder, Ausdauer im Laufe und im Kampf, ein helles muthiges Auge und jene Besonnenheit und Geistesgegenwart, welche nur in täglicher Gewohnheit und Gefahr erworben wird, - diese Vorzüge galten bei den Hellenen nicht geringer, als Geistesbildung, Schärfe des Urtheils, Uebung in den Künsten der Musen. Das Gleichgewicht des leiblichen und geistigen Lebens, die harmonische Ausbildung aller natürlichen Kräfte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Dr. Schreber, Ueber Volkserziehung, Leipzig 1860, S. 12, und oben in der Einleit. zu den Knabensp. S. 15 f.

<sup>2)</sup> Cf. Dupanloup 1. c. p. 436 sqq. über das Thema: qu'il ne faut pas sacrifier l'éducation essentielle à l'instruction professionale.

und Triebe war in Hellas Aufgabe der Erziehung, und darum stand neben der "Musik" die Gymnastik, um von Geschlecht zu Geschlecht eine an Leib und Scele gesunde Jugend heranzubilden. Darauf beruhte das Gedeihen der Staaten, in welchem die Sorge für jene Doppelerziehung überall als wichtigster Theil der öffentlichen Angelegenheiten galt").

Obendrein verliess man sich im Alterthum, wie jene allseitige und andauernde Schulung der Knaben in körperlichem Anstand (ευσχημοσύνη, ευκορμία, ευρυθμία, ευταξία, ευεξία, εὐαρμοστία) bekundet, keineswegs mit ähnlicher Zuversicht, wie so viele Eltern heutzutage, auf einen dritten Faktor der Ausbildung des Menschen, der in unserer Zeit nicht selten zur Entschuldigung aller möglichen Versaumnisse und Hintansetzungen häuslicher oder öffentlicher Knabenerziehung, vielleicht wohlgemeint, aber schwerlich ernstgemeint, zur Geltung gebracht wird, nämlich auf den erzieherischen Einfluss des spätern grossen Lebens, nach dem Dichterwort (Gothe's im Tasso I, 2):

"Es bildet ein Talent sich in der Stille, sich ein Charakter in dem Strom der Welt."

Die Erfahrung dürfte gleichwohl bezeugen, dass dieser allerdings grosse, aber unberechenbare Einfluss des Lebens gleich einer Naturgewalt (wie Schreber a. a. O. S. 12 sich ausdrückt) wenigstens ebenso häufig vernichtend als aufbauend sich erweise, wo nicht durch eine tüchtige Familienerziehung oder durch den nachhaltigen Einfluss einer guten Schulbildung ein fester Grund gelegt worden war.

Wir erwarten nach dem Gesagten durchaus nicht, dass wir bei dem Leser den Verdacht erregt haben könnten, als ob wir wohl gar in einer Wiedererweckung und Erneuerung der alten Gymnastik ausschliesslich das Heil für die heutige Jugenderziehung erblickten. Denn nicht bloss die Zeiten, die gesammte Cultur hat sich geändert, in einer Weise, dass sich nicht leicht eine grössere Verkehrtheit ersinnen lässt, als sie diejenigen auf den Markt gebracht haben, die noch vor Jahrzehnten, freilich nicht etwa aus kurzsichtigem Philhellenismus, sondern gewissermassen im Aerger über die Einseitigkeiten unseres Unterrichtswesens von damals, mit einschlägigen Entwürfen sich trugen und augenscheinlich zum entgegengesetzten Extrem übersprangen. Wie bei dem beginnenden Verfall des echten Hellenismus selber ein Xenophon z. B. nur mittelst der nationalen Gymnastik und durch die spar-

<sup>1)</sup> Fallmerayer, (tesamm. Werke, II, S. 419; vgl. auch Einleitung zu den Knabenspielen S. 16.

tanische Zucht die wachsende Verderbniss aufhalten zu können hoffte, so iene Verirrten, bei denen sich zu ihrem unhistorischen Sinne wahrlich ein hochst bescheidener Begriff von der neuen christlichen Weltordnung gesellte, welcher das Alterthum gewichen und durch welche die Menschheit überhaupt, wenigstens die europäische, entschieden in eine mehr geistige Richtung gelenkt worden ist. Zudem bedurften ja die Träger und Vermittler der christlichen Ideen, die germanischen Völker, sicherlich keiner künstlichen Gymnastik, so lange die Jagd und frische kriegerische Spiele, wie solche von jeher ihrem ganzen Wesen zusagten, ihre Hauptbeschäftigung ausmachten und eine der wichtigsten Körperübungen, nämlich das Schwimmen in den Flüssen, sogar mehr als anderswo bei ihnen gepflegt wurde. Dass übrigens derartige Uebungen ursprünglich im Charakter dieser Völker lagen, also national waren, bezeugt eine bekannte interessante Stelle bei Tacitus über ein Spiel, das in kunstvollen Sprüngen nackter Jünglinge zwischen Schwertern und Pfriemen bestand

Die einfache Wahrheit jedoch, dass nach unserer nationalen Eigenthümlichkeit und nach Massgabe unserer gesammten Lebensanschauung, sowie der verschiedensten aussern Umstände die antike Gymnastik, oder vollends, wie ja der Name sagt, die nackte Leibesübung, nie wieder unser germanisches Gefühl einzunehmen vermochte noch sollte, wurde in unsern Zeiten gegenüber einer einseitigen Vorliebe für die hellenische Gymnastik hauptsächlich nach zwei Seiten hin verkannt und sogar zu einer hartnäckigen Anfeindung der Leibesübungen oder des modernen Turnens ausgebeutet, deren Betrachtung wir im Interesse unserer Aufgabe hier nicht umgehen können. Einmal nämlich wurde eine gewisse hergebrachte Polemik gegen alle Leibesübungen überhaupt unermüdlich fortgeführt, und weiterhin die Bedeutung des Turnens als eines selbsteigenen nationalen Entwickelungsmomentes der letzten Jahrzehnte beharrlich geleugnet. Die Turnfeinde der ersteren Klasse, welchen selbstverständlich die Leibesübungen nicht als das letzte der vielen zweideutigen oder auch geführlichen Erbstücke galten, die durch den neugepflegten Hellenismus auf uns Occidentalen einen nachhaltigen Einfluss äussern könnten, deren bekannte nicht etwa nur manchen bedenklichen Erscheinungen und destructiven Tendenzen unter den ersten Humanisten, sondern den humanistischen Studien überhaupt geltenden Ausfälle uns übrigens hier nichts angehen, machten kurz nach Jahn's Auftreten und zum Theil

<sup>1)</sup> Vgl. Tacit. Germ. c. 24; Klumpp a. a. O. S. 223.

schon vor den Karlsbader Beschlüssen ihre Opposition gegen die Turnerei geltend, nicht selten mit einem Wortschwall ohne Gleichen, indem sie hier den fremden Ausdruck Gymnastik, anderswo den neugewählten der Turnkunst ins Lächerliche zogen und wahrscheinlich nicht einmal ahnten, wie sehr sie durch eine Reihe von Verdächtigungen zu jenen beklagenswerthen Massregeln der hohen Politik die Hande darboten und pro rata parte, auf die Schuld Weniger oder eines Einzigen hin, insbesondere den Frieden und die ruhige Entwickelung des deutschen Universitätslebens stören oder auch zerstören halfen. Wo das Urtheil allenfalls glimpflicher lautete, wurde die Sache der geregelten Leibesübungen dennoch als etwas aus ganz andern, längst aus dem Leben verschwundenen volksthumlichen Verhaltnissen auf's gerathewohl Herausgegriffenes bezeichnet, das den Deutschen fremd bleiben müsse. Die blosse Körperübung könne ihren Nutzen haben, wiege aber dem ganzen Einfluss unseres übrigen Lebens gegenüber selbst für ihren Zweck zu wenig. Die Gymnastik der Alten habe zum Ganzen gehort, bei uns sei sie ein kontrastirendes fremdartiges Element, das durch zu viele Gegengewichte neutralisirt werde 1). So vermengte man Richtiges und Unrichtiges, um zu dem Schlusse zu gelangen: die Leibesübungen seien unserm Volksleben fremd; anstatt sich immer gegenwärtig zu halten, dass dieses doch im Grunde nur von der nackten Gymnastik der Alten gelten könne. So fand man sich ab mit einer "aufgebürdeten, für uns sinnlosen Neuerung", deren fremden Namen ihre Urheber "hoffentlich selbst nicht verstanden" haben sollten (vgl. Passow a. a. O. S. 41), womit offenbar zunächst Vieth und Gutsmuths gemeint waren. Aber die Erziehung der Knaben zu rüstigen Mannern? fragen wir. Anstatt des hoc age betrieb man nur um so eifriger wieder die Anregung des Intellectus, als ob damit das tiefste Centrum des Menschen berührt würde, als ob der Mensch von abstraktem Geistesweben allein lebte und nicht zugleich eines gesunden, tüchtigen Realismus bedurfte (Roth a. a. O. S. 70). Genug, wer mit Schwindel behaftet war (scherzt Passow ebenda S. 87), den wandelten Ohnmachten bei den Klettergerüsten an; der Schwindsüchtige fühlte Brustbeklemmungen, wenn er einem Dauerlauf nur aus der Ferne zusah; wer sich schwächlicher Beine und eines noch schwächern Kopfes bewusst war, der schalt auf die Uebungen am Reck, und was dergleichen abschreckende Fahrlichkeiten

<sup>1)</sup> Vgl. Franz Passow, Turnziel, Breslau 1818, S. 67; Prof. Bulau, bei Schlosser in den Heidelb. Jahrb. 1843, S. 412.

mehr waren. Es würde indessen zu weit führen, auch nur aus der uns vorliegenden Litteratur alle die mehr oder weniger unter dem obigen einseitigen Gesichtspunkte abgefassten Schriften gegen die Leibesübungen, wie sie in Deutschland seit dem Erscheinen der Hauptwerke von Gutsmuths, Vieth, Jahn und Eiselen, vom Stapel gelassen wurden, einigermassen besprechen wollten.

Von den Gegnern der Leibesübungen ferner, die wir einer zweiten Klasse beizählen möchten, wurde nicht etwa die wohlberechtigte Frage geprüft, ob die hellenische Gymnastik in ihrer Eigenthümlichkeit zu dem ganz veranderten Standpunkte der heutigen Bildung noch passen könne, sondern es wurde der neugepflegten Turnkunst geradezu jede nationale Bedeutung und Entwickelungsfähigkeit abgesprochen und behauptet, "ihre ersten und wichtigsten Bestandtheile habe sie ja doch nur aus dem hellenischen Alterthum entlehnt, sie sei somit eine Pflanze, welche, aus der frischen Natur einer eigenthümlichen Nationalität auf den ihr fremden Boden der neueren Welt versetzt, hier nur auf kurze Zeit ein gedeihliches Leben gefunden und bald zu verwelken begonnen habe" (Krause a. a. O. S. 15). Mit Recht entgegnet Klumpp solchen Verirrungen einer einseitigen Vorliebe für das Antike, die es erklärlich machen, wie man sogar in gewissen Erscheinungen der hellenischen Gymnastik, die nicht Jeder ebenso mild beurtheilen dürfte, noch Vorzüge erkennen konnte, dass die seitherige allgemeine Wiederbelebung der, wie Krause meinte, bereits verwelkenden Pflanze jene Ansicht hinlänglich widerlege und dass diese Wiederbelebung eben in der Sache selbst liege: denn tüchtige Körperübungen und Kampfspiele sind ja urgermanisch; und wenn die neueren Turnübungen allerdings von Vieth und Gutsmuths in ihren ersten Anfangen aus der griechischen Gymnastik entlehnt wurden, so ist dies zunächst darum geschehen, weil in der damaligen nationalen Verkummerung und Armseligkeit Deutschlands gar keine unmittelbaren Anknüpfungspunkte mehr dafür da waren 1).

Bekanntlich fehlte es im ersten Stadium des erneuten Betriebs der Leibesubungen in Deutschland durchaus nicht an komischen Uebertreibungen oder mitunter auch groberen Aeusserungen "der deutschen Kraft im schlichten Turnerkleid", welche langere Zeit hindurch, bis

Vgl. Gutsmuths Gymnastik für die Jugend, neu eingeführt von F. W. Klumpp,
 Aufi. 1. Halfte, Stuttgart 1846, S. 14.

die goldene Idee sich von den Schlacken abgelöst hatte, den Gegnern immer neue Waffen des Witzes und der Anfeindung in die Hände drückten. Bedenkt man indessen die nahe Berührung der Extreme, so erklärt und entschuldigt sich ohne Zweifel gar manches von der damaligen Erregtheit und Gereiztheit. Schien doch von lange her bis in den Anfang unseres Jahrhunderts der Körper seine ursprünglichen Rechte völlig verloren, alle Ansprüche auf vernünftige Berücksichtigung eingebüsst zu haben. "Frische Leibesübungen, wie Klettern und Ringen, Baden und Schwimmen wurden nicht nur nicht mehr getrieben, sondern waren als überflüssig, als Zeitverderb, als Rohheiten und Ungezogenheiten von der Schule formlich verpont. Dafür erschien der Knabe in Puder und Haarbeutel. Musste da nicht allmälig jede Ahnung eines nach Leib und Seele frischen Jugendlebens verschwinden!" Vgl. Klumpp in der Deutschen Vierteljahrsschrift, 1842, 2. Heft, S. 224; und ebenda S. 219: "Das Bedürfniss zweckmassiger Körperübungen für die Jugend bedurfte erst langer Beweise und einer vielfachen Apologie gegen eine Menge von Zweifeln, Bedenklichkeiten und Opposition aller Art, ehe sich die allgemeine Ansicht auch nur einigermassen damit befreunden konnte. Dies ist nun ganz anders geworden."

Schon mildern darum auch die wenigen noch ausdauernden Gegner der Leibesübungen, auf deren nahe Verwandtschaft mit den alten, seit dem Verfall der antiken Gymnastik erstandenen Feinden derselben wir noch ofter zu sprechen kommen, ihr gelegentliches Urtheil, um dem Erfolg doch in etwas Rechnung zu tragen. Und wenn allerdings ein grosser Abstand ist zwischen den ersten padagogischen Bestrebungen im Philanthropin gegen die Unnatur in der Erziehung, die nicht einmal zunächst durch ein nationales Bedürfniss hervorgerufen waren, und dem jetzigen Stand der Entwickelung der Sache, so zeigt doch dieser Entwickelungsgang selber klar genug, mit welchem Rechte Jahn auf die altgermanischen Waffenübungen hinweisen konnte: denn germanisch war ja der Begriff der Sache, daher man mit dieser bald auch den eigenen Namen dafür aus dem alten Sprachschatze wieder auffand; germanisch war die frische Begeisterung, mit welcher diese Idee als eine vaterlandische ergriffen wurde; germanisch auch der sittliche Ernst und die gemüthliche Erfassung, die bei dem freiwilligen und engen Anschluss an die Idec der Leibesübungen zugleich den Grundzügen des deutschen Charakters entsprachen und als Beweis dafür gelten dürfen, dass "eben diese Gestaltung der Sache etwas Nationales hatte" (Klumpp a. a. O. Seite 228). Von den Leibesübungen als einer fremden und der deutschen Eigenthümlichkeit "aufgepfropften Sache"

kann also angesichts ihrer seitherigen Entwickelung nicht mehr ernstlich die Rede sein.

Mögen sie deshalb gänzlich verstummen und für immer, jene Klagen über die Unzweckmässigkeit der Körperübungen, womit auch das Gute derselben mit den gehässigsten Namen belegt und Ungezwungenheit und biderber Sinn, in Hinsicht auf allerlei wilde Auswüchse der anfänglichen Entwickelung, bald als Rohheit, bald als "grenzenloser, leerer Dunkel" bezeichnet wurden, worin sich das Kraftgefühl verlieren würde. Mögen sie endlich für immer schweigen, jene Verdachtigungen, die aus der bedauernswerthen Verzerrung einer volksthumlichen Idee ins Gebiet der eigentlichen Politik nur zu gerne auch heute noch nachtheilige Folgerungen für das Turnen der Knaben und Jünglinge ziehen möchten. Einsehen möge man immer mehr die grosse Bedeutung der Leibestibungen auch nur als eines formellen Erziehungsmittels, auf dass man in immer weitern Kreisen auf grössere Einfachheit und Naturgemässheit der Lebensweise, auf Wiederbelebung eines jugendlich frischen Geistes und überhaupt auf eine bessere, vernünftigere Richtung des Jugendlebens einwirke und nicht etwa wicderum über kurz oder lang die Nothwendigkeit körperlicher Ucbungen als einer unabweislichen Bedingung für ein möglichst vollkommenes menschliches Dasein in Abrede zu stellen versucht werde. Denn wahrlich, die Noth war gross auf diesem Gebiet und sie war allgemein; dafür zeugen die fast einstimmigen von uns verglichenen ärztlichen und anderen Gutachten in dieser Erziehungsangelegenheit, z. B. von Frank (System einer medicinischen Polizei III, S. 814) und Brinckmann an bis auf Schreber und Passavant. Die Männer, die zuerst in unserem Jahrhundert für eine angemessene leibliche Ausbildung einstanden, waren eben nicht sammt und sonders "irregeleitet durch die eigene enge Erfahrung (vgl. Steffens a. a. O. S. 81), als ob sie allein eine trübselige Kindheit verlebt und später ein Geschätt ergriffen hätten, das nicht ihr ganzes Dasein erfullen konnte, und deshalb "eine unbestimmte Sehnsucht ins Blaue hinein für das Allgemeine zu wirken" sie erfasst hatte. Die Uebel, an welchen sie selbst litten oder in der Kindheit zu leiden gehabt hatten, waren eben allgemein herrschende, und gegen diese nahmen sie den Kampf auf, nicht mehr vom rein korperlichen Gesichtspunkte, wie die Philanthropisten, in deren weitaber mattherzigem Kosmopolitismus das (um mit Klumpp zu reden a, a. O. Seite 258) beinahe auf den Gefrierpunkt herabgesunkene Nationalgefühl einige Zeit lang einen schlechten Ersatz gefunden hatte. sondern einen für die gesammte neuere Jugenderziehung folgereichen

Kampf, dessen Verlauf nur so lange schwankte, bis man immer mehr einsehen lernte, dass diese Uebungen nicht dem Leib allein, sondern dem ganzen Menschen zu gut kommen sollen, ihn erheben sollen auf die Stufen einer harmonischen Grundrichtung, einer freien Verschnung zwischen Natur und Geist, ohne welche Würde und Bestimmung des Menschen für Bildung und Freiheit ein leerer Schall bleiben.

Also wollt ihr durch die Pflege der Leibesübungen "das Volk, die gesammte Masse der Knaben und Jünglinge, ja selbst der Männer durch ein grenzenloses Band, ohne allen eigenthümlichen Reiz der Sonderung, zusammenhalten? eine so ungeheure Voraussetzung, dass keine Erfahrung in der Welt sie zu unterstützen vermag!" (Steffens a. a. O. S. 67.) "Dass aber diese ganze Unterwerfung den Dünkel bei den Knaben nahren muss, das ist an und für sich klar; denn was den Dünkel zurückhalt von den Menschen, ist die bestimmte Beschäftigung mit einem gegebenen Gegenstande, dessen wirkliche Darstellung Anstrengung und Entsagung fordert und was bei jedem Schritte Schwierigkeiten zeigt, die wir überwinden müssen" (ebenda S. 127). Das ist es ja gerade, was durch die Leibesübungen bezweckt wird: das richtige Gegengewicht gegen alle einseitige und dünkelhafte instruction professionale (Dupanloup l. c. I. p. 436), als Abwehr der gefährlichen Erschlaffung und Langeweile der Jugend nach anstrengendem Lernen, als Correctiv der heutigen Mode und Methode, immer und überall nur die Intelligenz zu entwickeln, ohne rechtzeitige Ausbildung des Gemüthes, des ethischen Willens, der wahren Humanität, und die Augen des jungen Menschen ungebührlich mehr anzustrengen als den Arm; was dann auch, wie die allgemeine Klage unter den Gebildeten lautet, immer mehr befordert ein rasonnirendes, müssiggängerisches, mit der eigenen Stellung unzufriedenes Geschlecht, ohne jene Selbständigkeit des Charakters, die den Kern des wissenschaftlichen wie des Berufslebens ausmacht, voller Ansprüche und Bequemlichkeitssucht und jeglicher Pflicht sich entziehend, unglücklich, wenn es sein eigenes Unvermögen einsieht, und geradezu bejammernswerth, wenn es desselben nicht einmal inne wird 1). Oder behalten am Ende diejenigen Recht, die da, wenn auch nicht mit

<sup>1)</sup> Cf. Tommaseo l. c. p. 163. non posso tacere che la smania odierna d'aprire scuole dove più l'intelligenza s'esercita che l'affetto, più gli occhi che il braccio, prepara una generazione d'uomini ragionacchianti, oziosa, scontenta del proprio stato, ambiziosa di diritti agiati e sgomberi da doveri; infelice se conosce la propria impotenza, infelicissima se non la sente.

selbstsüchtigen Gedanken an ihre nächsten Interessen, sondern mit wahrem und lebhaftem Sinne für das Leben, für die Zukunft eines gesammten Volkes, gleichwohl das immer raschere Fortschreiten der Menschheit bedenklich finden und den urgewaltigen rastlosen Trieb unsers Geschlechtes nach weiterer Ausbildung, nach möglichster Verwirklichung der Idee des Menschen, ungestraft zurückhalten zu können glauben? Erscheinen nicht jetzt schon die unteren Schichten des Volkes viel zu anspruchsvoll? Welche Zweifel, was für düstere Schattenseiten für das Wohl der Staaten öffnen sich hier dem Blick in die Zukunft! - Freilich würden solche Stimmen der Besorgniss vollberechtigt sein, wenn die gefürchtete Rohheit der untern Klassen immer nur durch äussere Gewalt beschworen werden könnte, wenn bei einer zunehmenden Verbildung oder Ueberbildung derselben, oder (wie Schreber a. a. O. S. 14 bemerkt) bei einer solchen Bildung, die wohl die Verfeinerungen des Lebens überall hin eindringen lässt (der gefahrliche Standpunkt mancher Staaten der Gegenwart), aber nicht gleichzeitig die Veredlung des Lebens durch vernunft- und naturgemässe Lebensanschauung, nicht mehr die wahre, gediegene, allgemein menschlich veredelnde Bildung unermüdlich in Erziehung und Unterricht, als das radikalste Mittel gegen die faulen Auswüchse am Staatskörper, festgehalten und erweitert und fortgepflanzt würde, "Was also von materiellen Kräften auf die Volkserziehung verwendet wird, ist nur scheinbarer Aufwand, ist in Wirklichkeit die weiseste Sparsamkeit des Staates." Die Erziehung der Jugend muss daher auf eine möglichst vollkräftige Ausbildung der Körper, auf andauernde und ausdauernde Gesundheit, und ebenso in geistiger Beziehung vor Allem auf die Entwickelung einer gesunden Urtheilskraft in intellektueller, und auf die Bildung eines festen und der weiteren Veredlung fähigen Charakters in moralischer Beziehung hinarbeiten; und "erst in zweiter Linie, nach der Ausbildung des gesunden Menschenverstandes, auf die Erwerbung positiver Kenntnisse und praktischer Fahigkeiten für die etwaige künftige Lebensstellung" (Schreber ebenda S. 11). Gehen auf diese Weise die körperliche und die geistige Erziehung harmonisch miteinander, dann wird dies menschliche Dasein nicht Gefahr laufen, seinen Zweck zu verfehlen, und besonders die Macht und Kraft jener europäischen Nationen, deren eigentliche und wahre Starke auf ihrer idealen Geistesrichtung beruht, wird noch gar manche überraschende Wirkung für spätere Geschlechter erzielen. Die Anlagen der menschlichen Natur werden sich durch eine solche fortschreitende Einwirkung der Erziehung fortentwickeln und in harmonischer Uebung ein edles Ganze darstellen.

Damit stehen wir aber wieder bei unserem Ausgangspunkte, dass die Erziehung, wenn sie diese ihre wesentliche Aufgabe lösen soll, nicht bloss die eine Seite, die intellektuelle, mit der herkömmlichen modernen Ausschliesslichkeit cultiviren darf, sondern dass auch den anerkannten Pflichten der physischen Erzichung ernsthaft genügt werden muss, dass also nicht bei weitem die grösste Zeit, eines Institutsjahres zum Beispiel, durch den Unterricht allein absorbirt werden sollte. Zu diesem Behuf ist man gerade in neuerer Zeit endlich daran gegangen, als Gegengewicht gegen das erdrückende, nicht selten nur den Geist oder nur das Gedächtniss beanspruchende Viellernen die Leibesübungen wie jeden andern Lehrgegenstand einem stufenmässigen Unterricht zu unterstellen, nachdem Adolph Spiess bereits vor zwanzig Jahren sich dahin ausgesprochen hatte, dass, je mehr der Turnunterricht im Einklang mit der Verwaltung und ganzen Schulordnung des Jugendlebens in der Schule gehalten wird, auch die gewünschten Erfolge nach jeder Scite hin erwartet werden dürfen. "Es wächst die eine Ordnung an der andern, wie die Kraft des Einzelnen in der Gemeinübung, deren allgemeine und nach Altersstufen mit Recht gegliederte Anstalt, für jeden besondern Unterricht und die ganze Jugenderziehung, wir vor allem in dem ganzen Schulleben erkennen, wenn dieses nämlich auch das Jugendleben ganz umfasst und über die blossen Schulräume hinaus, auch im Freien und Weiten nach all den Seiten hin pflegt, welche das Turnleben umschliesst. Denn Schulleben ohne Turnleben ist nur ein halbes, wie auch umgekehrt Turnleben ohne Zusammenhang mit der Schule ein Nothbehelf ist und bleibt" (vgl. Ad. Spiess, Die Lehre der Turnkunst, 4. Theil, Basel 1846, Einleit, S. 14). Die Noth war eben allmälig so gross geworden, dass von Männern aller gebildeten Nationen des Occidents und mitunter auch von solchen, die der Schule nicht gerade am nächsten standen oder doch von der Gymnastik eine schr bescheidene Meinung hegten, dringend um Abhülfe gerufen wurde (vgl. Dupanloup I, p. 206). Freilich war damit von mancher Seite nicht viel mehr gemeint als häufigeres "Spazierengehen", als ob die Ermüdung beim Gehen auch schon eine allseitige Anspannung der Krafte verriethe und somit ausreichen könnte. Welche wohlthätige Folgen aber bei allgemeinerer Einführung jener Massregel, nämlich die Jugend nach systematischem Unterricht wie in einem gesellschaftlichen Verein und gleichsam agonistisch turnen zu lassen, sich ergeben müssen, das wird man erst dann begreifen, wenn man sich die wohlthuenden Rückwirkungen auf ein frischeres Schulleben aus den Wechselbeziehungen einer gleichgeordneten intellektuellen und somasketischen

Unterweisung vorstellt. Denn dass, wie schon Spiess 1) behauptet, eine turnerische Ausbildung der Jugend in die ganze Schule heilsame Frische und Belebung, Ausgleichung und Gleichgewicht in die Schulbeschäftigung bringe, also dieser Zweig der Erziehung um so mehr von der Schule zu übernehmen sei, wird man nach den bereits gemachten, überwiegend günstigen Erfahrungen schwerlich in Abrede stellen wollen. Und wenn Spiess (ebenda S. 2) für seine Zeit einen wesentlichen Grund für die geringere Betheiligung an körperlichen Uebungen, ausser dem vorurtheilsvollen, schlaffen und verweichlichten Geiste mancher Eltern und Schüler, hauptsächlich auch in dem getrennten Verhältniss des sogenannten öffentlichen Turnplatzes vieler Orte vom allgemeinen Schulleben erkannte, wodurch nur zu häufig die laue Theilnahme am Besuche der Uebungsstunden von Seite der Jugend verschuldet und gehegt werde, so war dies ebenso wahr und durch die Erfahrung allenthalben bestätigt, als es heutzutage das Vorhandensein eines weiteren Missstandes zum Nachtheil des Unterrichts ist, zu dessen Beseitigung nunmehr ebenfalls geschritten wird, nämlich: entweder ein unpassender Lehrer oder eine allzu grosse Schülerzahl für einen einzigen Lehrer. Wenn wir nun allerdings, in dankbarster Anerkennung des Vielen, was von den hohen Staatsregierungen in verhältnissmässig kurzer Zeit zur Hebung der körperlichen Erziehung durch schulmässig geregelten Turnunterricht neuestens verfügt und eingerichtet worden ist, auch der verheissenen Vorbereitung und Aufstellung wissenschaftlich gebildeter Turnlehrer, die man am Ende doch, nach unserer obigen Ausführung, für gleichnothwendig und gleichberechtigt mit den gewöhnlichen Präceptoren wird halten müssen, mit Zuversicht entgegensehen, indem wir dann erst (mit Spiess a. a. O. Seite 21) uns der freudigen Hoffnung überlassen zu können glauben, dass die Lust, nach freiem Antriebe den Leib tüchtig in Uebung und Kunstfertigkeit zu erhalten, eine natürliche Folge der unter beliebten Lehrern von Jugend auf gewohnten Thätigkeit sein wird, ja dass es zum Bedürfniss, zur Freude werden wird, den Leib wie den Geist fortzubilden: so ist gleichwohl inzwischen der Nachtheil, welchen die zwei erwähnten Uebelstände unleugbar und mit fortwährender Rückwirkung auf den gewöhnlichen Unterricht an unsern öffentlichen Anstalten verursachen, in unsern Augen kein geringer. Wir möchten sogar behaupten, dass ein guter Theil jener Lethargie und Schlaffheit, jener Langeweile und Verdrossenheit, worüber meistens geklagt wird

<sup>1)</sup> In dem prachtigen Schriftchen "Gedanken über die Einordnung des Turnwesens in das Ganze der Volkserziehung", Basel 1842, S. 1.

als über einen heillosen Erbfehler unserer Knaben (vgl. Einleit. zu den Knabenspielen S. 22, und ausführlicher bei Olawsky, Die Wiedereinführung der Leibesübungen in den Gymnasien, Lissa u. Leipz. 1838), auf Rechnung dieser mangelhaften Einrichtung da, wo sie noch besteht, zu setzen sein wird, sobald namlich der Unterricht in den Leibesübungen von einem Lehrer ertheilt wird, der, wiewohl nicht ohne padagogische Vorbildung, vielleicht doch in keiner weiteren Verbindung mit der Schule steht, bei welchem also gerade von der vorhin gemeinten wohlthuenden und segenvollen Rückwirkung durch den frischen Geist des Lehrers auch auf das übrige Schulleben keine Rede sein kann. Denn wer möchte leugnen, dass, wenn einmal die als zweckmässig erkannte Vereinigung und Zusammenwirkung des Unterrichts in den körperlichen und in den geistigen Exercitien erreicht werden soll, auch dem Lehrer der ersteren der vollständigste und unmittelbarste Ueberblick über das gesammte planmassige Unterrichtswesen einer Anstalt stets zu Gebote stehen müsse? Nicht minder dürfte der andere Nachtheil einleuchten, dass auch an grossen Anstalten vorläufig ein Lehrer ganz allein diesen Unterricht übernimmt. Schon der erfahrene Spiess glaubte deshalb einen andern Ausweg einschlagen zu müssen. So halt er es (a. a O. S. 15) in den Elementarklassen für erforderlich, dass täglich eine Stunde geturnt werde, eine jede Klasse abgesondert unter ihrem Klasslehrer; höchstens könnten manchmal ausnahmsweise zum Spielen mehrere Klassen vereinigt werden, doch sollte in der Regel nur immer eine Klasse für sich turnen. Eine allzugrosse Schülerschaar zugleich zu unterrichten, sei unter allen Umstanden misslich, beim Turnen sogar unmöglich. Der Lehrer übersehe zuletzt die Einzelnen nicht mehr und dabei könne für den Zweck nichts Erspriessliches geleistet werden. Spiess halt nun freilich weiterhin für besser, dass auch Lehrer anderer Facher einen Theil des Turnunterrichts übernehmen. Allein das Uebel dürfte alsdann wahrscheinlich noch ärger werden, als in den beiden bislang besprochenen Fallen. Warum denn? Weil dann wiederum die Gefahr des schulmeisterlichen Zwanges drohen würde, der es ohnehin schon an manchen Orten nicht unterlassen konnte, die Turnstunden, dem Princip und der Wirkung zuwider, zum Theile sogar zwischen den wissenschaftlichen Unterricht hineinzuschieben.

Der Leser wird sich hier erinnern, dass wir bereits in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 21 f. uns Andeutungen erlaubten über die Gründe, aus welchen wir, bei aller Hochachtung für die seltenen und liebenswürdigen Ausnahmen der eigentlichen "Kinderväter" in den Schulen, protestiren zu sollen glauben gegen die Uebernahme

palästra).

und Leitung wie der Spiele, so der Leibesübungen überhaupt, von Seiten solcher Lehrer, die entweder an vorgerückten Jahren oder durch gewisse persönliche Eigenschaften (woran erinnert zu haben uns nur derjenige verübeln wird, der unser Interesse für die Sache selbst in Zweifel zieht) der frischen und nach den in der Regel vorausgegangenen Stunden strenger Aufmerksamkeit doppelt lachlustigen, bewegungs- und erholungsbedürftigen studierenden Jugend doch gar zu ferne stehen oder auch jeden Augenblick und mit Argusaugen wachen zu müssen vermeinen über die Wahrung der eigenen Meisterwürde und des unerlasslichen Respektes. Vielmehr dürfte der Wunsch nach eigens für diesen Unterricht vorbereiteten und allgemein wissenschaftlich gebildeten Lehrern, die schon durch ein kräftiges Alter, beweglicheres Naturell und eine heitere Gesundheit der fröhlichen Jugend näher stehen müssten, ohne dass ihnen der Missmuth über die vermeintliche Zurücksetzung der eigenen genialen Vorzüge den Unterricht vergallte, um so gerechtfertigter erscheinen, je nachdrucklicher in unserer Zeit auch der Laie im Erziehungs- und Unterrichtsfache mit jedem rationellen Padagogen sich zur Ansicht bekennen wird, dass derjenige, der das frische Leben der Knaben nicht weiter als auf den Sitzbänken des Lehrsaales und vielleicht auch hier nur von einem gewissen Platz aus, den niemals in didaktischer oder gemüthlicher Absicht während der Unterrichtsstunden verlassen zu haben am Ende auch noch allen Ernstes als pädagogische Weisheit gepriesen wird 1), denkend beobachtet hat, unmöglich dasselbe in seiner wahren und für den Lehrer massgebenden Natürlichkeit kennen kann, unmöglich, wenn er auch im engeren Unterricht selbst erfolgreich wirken wird, ebenso auch ausserhalb desselben zu den Turnspielen und Turnübungen der Jugend den richtigen Lehrtakt und das hier besonders nothwendige, gemüthliche und unaffektirte "Mitthun" einhalten wird, gerade dasjenige, was hauptsachlich aus der Natur, aus dem Leben, aus der lebensfrischen Stimmung quillt, was nicht aus Büchern, noch aus ein paar zusammengerafften Philosophemen, noch aus Kathedervorträgen entnommen wird, wie sie in vergilbter Abschrift nach so und so viel Jahren vergessen in einem Winkel der Hausbibliothek manches Padagogen liegen mogen. Wohl gelten von solchen Lehrern die bittern Worte bei Tommaseo: Habt ihr jemals gesehen, dass sie einen Unterschied machen zwischen Geist, Anlagen, speciellen Zuständen dieses oder jenes Schülers? für alle haben sie

<sup>1)</sup> Neuerdings mit Recht verworfen von C. L. Roth, Gymnasialpadagogik, S. 160.

einerlei Worte und einerlei Strafmittel, für alle ganz dieselbe Behandlung. Der ..... händler kennt seine Thiere besser, als manche Lehrer ihre Zöglinge 1). Sie wollen sich, sagt Roth (a. a. O. S. 80), die sittliche Anstrengung ersparen, wodurch allein auf andrer Willen eingewirkt werden kann; sie wollen der Sorge, des Erbarmens, der Geduld und des Wartens enthoben sein, und rügen und bestrafen nicht sowohl die Verfehlung des Schülers, als die Störung ihrer Ruhe, weshalb sie dann auch leicht zu einem Grade des Zornes bingerissen werden, der in keinem Verhältnisse zur Verfehlung steht, und oft auch wegen der Schwachheit und des Unvermögens zornig werden, das nur Mitleiden verdient. Mit einem Worte: von vornherein dürfte hierin dafür zu sorgen sein, dass die ganze hochwichtige Angelegenheit des Unterrichts in den Leibesübungen nicht Gefahr laufe, als Schulpensum behandelt zu werden, sondern als unmittelbarer Bestandtheil der Erziehung durch die öffentliche Schule und damit auch mittelbar als Bestandtheil der Nationalerziehung.

Es würde uns jedoch hier zu weit führen, zu dem ethischen Gewinn einer solchen Pflege dieses Unterrichtes in unsern Schulen auch noch den nationalen (nicht den politischen!) Gesichtspunkt zu erörtern. Auch ist diese Seite des Turnunterrichtes seit Jahn vielfach und gründlich besprochen worden, am triftigsten wohl von F. W. Klumpp durch den mehrerwähnten Aufsatz in der Deutschen Vierteljahrsschrift S. 253 ff.; ferner vgl. Joh. Friedr. Zöllner, Ideen über National-Erziehung, 1. Theil, Berl. 1804, und Dupanloup a. a. O. S. 453 ff., der zwar im Ganzen mehr bei dem Gegensatze zwischen Staat und Kirche verweilt, aber auch in schöner und eindringlicher Sprache als Grundsatz festhält, dass die Jugend nach dem Bilde der Nation geformt werden müsse<sup>2</sup>). Uebertrieben wird die Sache allerdings bei Jäger in der bereits zur Einleitung für die Knabenspiele S. 15, Anmerk. erwahnten Schrift, und wohl auch bei Vogeli. Die Leibesubungen nach Clias, Zürich 1843, wenn es bei letzterem z. B. in der Vorrede S. XXII heisst, dass Niemand von den Uebungen ausgeschlossen werden soll, in welchen Verhältnissen er sich auch befinde, "indem wir jene gesunde lebendige Anschauung der Hellenen von dem Wesen des Einzelnen mit dem bewussten Grundsatz des

<sup>1)</sup> Tomm. l. c. p. 19: avrete mai osservato dal comune de' maestri farsi distinzione tra ingegno e ingegno, indole e indole, stato e stato? a tutti le medesime parole, le medesime punizioni, i medesimi trattamenti. Un boattiere conosce meglio le sue bestie, che non parecchi maestri i loro allievi.

<sup>2)</sup> Cf. p. 465: il faut que la jeunesse soit moulee à l'effigie de la nation.

Christenthums von der Brüderschaft verbindend die Berechtigung und die Pflicht allen geben." Eine nationale Bedeutung aber im hellenischen Sinne, wenn man nicht geradezu die Bedeutung für die kriegerische Wehrhaftigkeit des Volkes meint, wie wir eine solche später allerdings als Blüthe der Ephebie in Sparta und Athen ausführlicher betrachten werden, haben für unsern allgemein pädagogischen Standpunkt die Leibesübungen der Knaben selbstverständlich nicht.

Dagegen ist es etwas Anderes, was bereits durch die Disciplin der Palästra gefordert und in der gesammten Knabenerziehung bei den Hellenen, wie überhaupt für alle Manifestationen ihres ganzen nationalen Lebens möglichst begünstigt und unterstützt wurde, und was wir als ein in der Erziehung wie im Unterricht bei aller Einrede schliesslich doch, auch unter den modernen Verhältnissen, unentbehrliches Moment geltend machen möchten, also auch für die Leibesübungen unserer Jugend: wir meinen das agonistische Element oder die Förderung des Wetteifers im guten Sinn, eines Wetteifers, der erfahrungsgemäss auf diesem Gebiet ohnehin den bekannten pädagogischen Bedenklichkeiten seiner Anwendung weit weniger unterliegt und schwerlich jemals so leicht zu jener vielbesprochenen moralisch-gehässigen und egoistisch-verderblichen Aemulation entarten dürfte, die auf dem Felde des Unterrichts durch übermassige Belobung und Belohnung des blossen Lernfleisses frühzeitig einen schlimmen Einfluss auf die jugendlichen Gemüther zu gewinnen und zu behaupten geeignet ist. Wir sind aufrichtig der Ueberzeugung, dass dieses in der alten Gymnastik charakteristische Element vielleicht das allerbeste, wo nicht das einzige ist, welches für uns aus derselben, d. h. hier aus der bereits in den Knabenpalästren und bei den Knabenagonen der Hellenen geübten Praxis, mutatis mutandis auch in den heutigen systematischen Betrieb der Leibesübungen unserer Jugend herübergenommen werden kann. Denn wenn man überhaupt für gut erachtet, dass der Knabe sich früh gewöhne, von Vielen gesehen und beobachtet zu werden, und seien dies lange Zeit auch nur seine Mitschüler, dass er also, sobald er die in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 4 ff. geschilderten Jahre der harmlosen Kinder- und Spielfreuden hinter sich hat, gewissermassen gezwungen werde, sich selbst nie aus den Augen zu verlieren, so dürfte dies um so mehr von der unvermeidlichen Oeffentlichkeit des Turnens gelten, die im Verlauf der Jahre und mit dem Fortschritt in den Uebungen naturgemass eine erweiterte sein wird, die aber auch ohne eigentliche Turnprüfungen vortrefflich geeignet erscheint bei Zeiten einen edlen Wetteifer zu nähren, und die ebendarum nach unserm Dafürhalten mit dem Wesen der Leibesübungen als eines Erziehungsmittels auf das innigste zusammenhängt. Das unvollkommene Genus Mensch bedarf nun einmal einer Anerkennung, bei aller Achtung vor dem "kategorischen Imperativ"; eine Belohnung für ihn ist im Grunde ja auch das Bewusstsein einer sittlichen That. Wozu dann einen Wortstreit? Sollte dieses Geschöpf, das auch der Seligkeit bedarf, diese gleichfalls aus Bettelstolz verschmähen? Oder wer von uns würde zum Beispiel so leicht Gefallen finden an der Unnatur eines Kindes, das eine Belohnung seiner Artigkeit trotzig abweisen wollte? Sollte sich nun auch schon der Knabe in derselben Weise innerhalb seines engeren Kreises gegen das allgemeine Urtheil seiner Mitschüler und Spielkameraden verschliessen oder verwahren, wenn etwas Derartiges kaum dem Reifsten unter den Weisen einer Zeit gestattet bleibt und allenfalls nur einem sich selbst Wegwerfenden gegönnt wird?

Welche tiefe Bedeutung aber, nach dem Bedürfniss der menschlichen Natur, liegt in dieser Beziehung in den musischen und gymnischen Agonen oder öffentlichen Wettkämpfen des Alterthums! Wenn uns dieselben allerdings in erster Linie die harmonische Gestaltung des hellenischen Nationalcharakters bekunden, so zeugen sie doch auch wiederum von der Lebhaftigkeit und Energie dieses Charakters "in dem Streben jedes Einzelnen durch Aeusserungen eines tüchtigen und edlen Selbstgefühls sich hervorzuthun. Dieses letztere ist aber ein bemerkenswerther charakteristischer Zug der Griechen. So wie im Staate Jeder für sich etwas gelten wollte und dadurch das republikanische Wesen entstand, so war überhaupt fast keine Aeusserung leiblicher oder geistiger Kraft, keine Fertigkeit and Kunst, ja sogar kein natürlicher ohne personliches Verdienst zugetheilter Vorzug, der sich nicht öffentlich geltend zu machen und durch allgemeine Anerkennung hervorzuthun strebte" (Zell, Ferienschriften 3. Sammlung, S. 33). Und wer in diesem Streben vor allem Volke Anerkennung errungen hatte, fühlte sich reichlich belohnt; daher an die Stelle andrer Preise Kränze traten, deren Einführung den Spartiaten zugeschrieben wurde 1). Auch die bereits erwähnten gefährlichen Spiele der germanischen Jünglinge waren offentliche, also Wettkampfe. Wir wissen alle gar wohl, was für Einseitigkeiten und Schattenseiten bei der weiteren Entwickelung der Agone sich ergaben 2). Wie aber, wenn jeder Brauch, der dem Bedürfniss der

<sup>1)</sup> Otfr. Müller, Dor. II, S. 301 nach Schneidewin's Ausgabe; E. Curtius, Göttinger Festreden S. 3.

<sup>2)</sup> Vgl. besonders eine Schrift von De la Serre, Discours sur les jeux et les exercices publiques, Dijon 1776, hervorgerufen durch eine Preisaufgabe der Akademie von

menschlichen Natur fruchtbringend entgegenkömmt und einem grossen durchgreifenden Grundzug irgend einer Nation entspricht, einfach des Missbrauches halber beseitigt werden müsste! Zudem ist in Zeiten, wie die unsrigen sind, ohnedies hinlanglich dafür gesorgt, dass in keiner ahnlichen Richtung irgendwo des Guten zu viel Platz greifen könnte oder die Baume in den Himmel wachsen möchten. An eigentliche Knabenagone aber im engeren Sinne, welche eine der Knabennatur verderbliche oder wenigstens ebenso zuwiderlaufende Körperausbildung erfordern würden, als gewisse Turnkünsteleien der Erwachsenen, deren Uebertreibung und ungebührliche Ausbildung nicht minder dem reinen leiblichen Organismus als der innern sittlichen Wirkung entgegen zu sein scheinen, wird man hiebei sicher nicht denken, um so weniger als derartige Wettkämpfe gleich andern athletischen Ausartungen auch unter den Hellenen erst in späterer Zeit bei den vier grossen Spielen in Aufnahme kamen und selbst dann keiner sonderlichen Achtung und reinen Pflege sich erfreuten. Denn bald genug erkannte man, dass kein Sieger im Knabenwettkampfe je wieder im späteren Alter als Preisturner aufzutreten und obzusiegen vermochte, sondern in allen die wahre Körpervollendung durch verfrühte athletische Gymnastik gebrochen und unmöglich gemacht war. "Die dorischen Hellenen trafen auch hierin mit sicherm Takte das Rechte, sie stellten zu den heiligen Festen weder Athleten noch Knaben, sondern den im Pentathlon rein- und edelvollendeten Jüngling; die schönsten Preisturner waren die Pentathlen aus Sparta 1). Man braucht sich also nicht zu wundern über entsprechende Vorschläge zur Belebung des gesammten Unterrichtes bei den Neueren, wenn diese in ihrem warmen Erziehungsinteresse, wie z. B. Vieth a. a. O. Seite 51, geradezu einen ähnlichen Wettstreit in Wissenschaften, Künsten und gymnastischen Uebungen (certamen musicum et gymnicum) für zweckmässig erklärten und sogar die Ansicht hegten, dass dadurch die Theilnahme des Publikums stärker erregt werden würde als durch das gewöhnliche Examen.

Doch es wäre überflüssig, den ganz unvergleichlichen, uns oft unbegreiflich scheinenden Einfluss der Oeffentlichkeit jener hellenischen

Dijon: den Einfluss der bei den Alten üblichen Leibesübungen und öffentlichen Spiele auf die Sitten zu untersuchen; ferner die leidenschaftliche Diatribe gegen die Gymnastik von M. de Pauw, Recherches philosophiques sur les Grecs, a Paris 1788, I, p. 147 sqq., der sie fast durchgehends mit der handwerksmassigen Athletik verwechselt.

<sup>1)</sup> Vgl. Jager, a. a. O. S. 156; Lucian im Anacharsis c. 20 sqq.; Otfr. Muller, Dor. II, S. 302 der Schneidew. Ausg.

Agone und den sich fortwährend steigernden Wetteifer in Vorbereitung und Abhaltung derselben an dieser Stelle des Weitern zu betrachten. Ein Beispiel statt vieler: während die Hunderttausende des Erbfeindes von Hellas durch die Engpasse des Landes eindrangen, wurden wie zu rechter Zeit die Festspiele zu Olympia gefeiert, nach der bezeichnenden Anekdote von den arkadischen Flüchtlingen bei Herodot VIII, 26. Dort, in der Festversammlung des Volkes, trat alsdann die griechische Gymnastik in den Dienst der Religion. Denn "wenn zum Andenken der stadtgründenden Heroen, wenn zur Feier der unsterblichen Götter, unter deren Obhut der Staat fortbestand, das Beste dargebracht wurde, was die Heerden des Feldes erzeugten oder was der Menschen erfindungsreicher Sinn in der Kunst der Formenbildung, wie der Rede und des Gesangs zu schaffen wusste - wie sollte da nicht auch das köstlichste aller Güter, deren sich der Staat erfreute, den Göttern geheiligt werden, die mannliche Tüchtigkeit seiner Burger und die Jugendkraft des nachwachsenden Geschlechts! Die Wettkampfe sind selbst ein Opfer des Dankes und die Götter, sagt Platon, sind Freunde der Kampfspiele. Wohl gab es keine Huldigung, welche so mühselige Ausdauer vieler Jahre, so viel Aufwand an Kraft und Zeit, so viel Entbehrung und Schmerzen forderte. Aber die Hellenen haben nie die Freude des Lebens in träger Behaglichkeit gesucht, sie fühlten lebendig, was auch unter uns Jeder aus eigener Erfahrung wissen sollte, dass eine freie, alle Muskeln anspannende Bewegung des Körpers in Luft und Sonnenlicht jeden gesunden Menschen freudig belebt und mit innerer Heiterkeit erfüllt" 1).

Wir sind nun allerdings überzeugt, mit dieser Hervorhebung des agonistischen Elements wie im Leben überhaupt, so auch in der Knabenerziehung der Hellenen und vollends in der Ausbildung der Epheben, wovon später ausführlich die Rede sein wird, für unsern Zweck uns keiner Uebertreibung schuldig gemacht oder den Boden der Wirklichkeit und des Erreichbaren dabei so weit verlassen zu haben, dass nicht das Gute und Nachahmungswerthe bei einer ähnlichen Anwendung des Wetteifers auch in unsern Zeiten für eine tüchtige und ernst-heitere Ausbildung der Jugend, gleichwie früher mit Bezug auf die Spieljahre des Knaben, so jetzt für die Zeit der Lernjahre und einer sorgsamen Pflege der leiblichen und geistigen Gesammtentwickelung schon hier aus dem Gesagten wenigstens im Allgemeinen in die Augen springen sollte.

<sup>1)</sup> E. Curtius, Olympia, Berl. 1852, S. 3 f., vgl. auch desselben Göttinger Festreden S. 1-22 "Der Wettkampf"; und oben in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 15 ff.

Ehe wir nun an einen, dem vorgezeichneten Erziehungszweck angemessenen Nachweis im Einzelnen mittelst der Bemerkungen zu den vorzuführenden Uebungen der antiken Knabenpalästra gehen, erscheint es hier geboten, an diese allgemeine Auseinandersetzung von der Bedeutung der Leibesübungen vorerst eine kurze Erörterung über die antike Erziehung überhaupt anzuschliessen, worauf in den folgenden Abschnitten der Beginn des Turnunterrichts im Alterthum und dann erst das Nähere über die Turnschule, die Turnlehrer und die Uebungen selbst mit fortwährender Rücksicht auf das entsprechende Knabenalter zur Darstellung gelangen wird.

#### Allgemeine Charakteristik der antiken Erziehung.

Wir haben bisher die Bedeutung des freien Spieles für die erste Jugend, für eine frohliche und gedeihliche leibliche Entwickelung der Knaben hervorgehoben, in der Einleitung zur ersten Hälfte dieses Bandes S. 10 ff. sowie an andern Stellen, wobei insbesondere vor allzustrenger Ueberwachung und Regelung des Kinderspiels gewarnt wurde. An das dort Gesagte wollen wir nunmehr wieder anknüpfen, jedoch, wie der Leser voraussetzen wird, nicht mit der Tendenz, auch dem reiferen Knabenalter jene gewisse Ungebundenheit des Spiels zuzueignen und dieselbe etwa auch für die geregelten und eigentlichen Leibesübungen zu beanspruchen, sondern vielmehr in der Absicht, einmal die Nothwendigkeit einer sorgfaltigen Beaufsichtigung und Leitung dieser Uebungen im Einklang mit der fortschreitenden Körperentwickelung der Jugend darzulegen, und weiterhin den formlichen und geregelten Unterricht in den Leibesübungen oder die Gymnastik der griechischen und römischen Knaben vom siebenten bis zum fünfzehnten oder sechzehnten Lebensjahre zu schildern. Demnach ist es die Zeit des Beginnes einer allseitigen erzieherischen Einwirkung (παιδεία) und der eigentlichen Unterrichtszeit im Leben des Knaben, welche zunächst nach der leiblichen Seite hin in diesem und nach der geistigen im nächstfolgenden Bande in Betracht gezogen wird.

Zwei der gelehrtesten und universellsten Geister des klassischen Alterthums, die bei mancher Verschiedenheit, der eine durch seine spekulative Tiefe, der andere durch seine vielseitige litterarische und praktische Bethätigung, immerhin zu den würdigsten Repräsentanten

griechischer und romischer Nationalität zählen werden, Aristoteles und Cicero, haben es bei Gelegenheit ihrer Würdigung des Spiels deutlich genug ausgesprochen, wie mit dem Beginne der eigentlichen Erzieh. ung alle Erzieher, die Eltern und deren erziehende Stellvertreter, es nicht dem Zufall überlassen dürfen, auf welche Spiele ihre Zöglinge gerathen, sondern ihnen nach einem durchdachten Plane, welcher sowohl auf das Alter als die Jahres- und Tages- und Nachtzeit, auf die freie Natur und auf die beschränkten Räume Rücksicht nimmt, die Erscheinungen nahen und entfernten Lebens vorführen sollen. Alles Gemeine und Unedle ist darum schon von den Spielen auszuschliessen 1). Ebenso wenig will Cicero den Kindern unbedingte Freiheit in der Wahl der Spiele lassen, sondern ihnen nur solche gestatten, die einer guten Aufführung nicht hinderlich sind (De offic. I, 29, 103). Dies ist freilich nicht mit jener in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 11 ff. besprochenen Einseitigkeit aufzufassen, wonach alles und jedcs Spiel vom Erzieher künstlich geleitet und so das kindliche Gemüth frühzeitig erkältet werden müsste. Denn derselbe Cicero hebt anderswo bestimmt genug hervor, dass, wie das geistige Leben überhaupt, so auch die Funken, Bilder und Samenkörner der Tugenden mit dem Alter immer mehr hervortreten (De fin. V, 15, 42 sq.), dass also reifere Knaben allerdings auch ihre Spiele nicht mehr launenhaft abändern, sondern hierin schon eine gewisse Gesetzlichkeit beobachten sollen, wodurch der Grund zu einem tüchtigen, dem Anstand, guten Sitten und gesetzlicher Ordnung im Staat ergebenen Charakter gelegt und befestigt werde 2). Weit strenger übrigens, wie bereits erwähnt, ist Platon in dieser Beziehung in seinen Forderungen, der seine Erwartungen von dem Vortheil, den Knaben von drei bis zu sechs Jahren durch Spiele mit Bleiwage und anderem Werkzeug für ihren künftigen Lebenscharakter gewinnen sollen, ohne Zweifel viel zu hoch spannt, beinahe so hoch nämlich, als dies im Frobel'schen Kindergarten mitunter geschieht. So heisst es z. B. in den Gesetzen (I, p. 643, B sq.): Die Spiele bieten den Vortheil, dass man durch sie den Neigungen der Kinder eine bestimmte Richtung auf ihren künftigen ernsten Beruf geben kann. Der künftige Landwirth oder Baumeister müsse schon als Knabe Häuser bauen, und jener den Landwirth spielen, beide versehen mit kleinen den wirklichen gleichkommenden

Vgl. Alex. Kapp, Aristoteles' Staatspädagogik, Hamm 1837, S. 125 f. Aumerk.
 Plat. de rep. IV, p. 424, E; de legg. VII, 797, A; Alex. Kapp, Platon's Exziehungslehre S. 327.

Werkzeugen, welche ihnen von der erziehenden Umgebung in die Hande gegeben worden sind. Ja schon in diesem Alter müsse man Künste erlernen, welche man im Voraus gelernt haben muss, um sie dereinst anzuwenden; also müsse der künftige Zimmermeister die Messkunst und die Kunst mit der Wage umzugehen schon spielend treiben, ebenso der künftige Krieger das Reiten und andere zur Kriegskunst gehörende Uebungen 1).

Was uns betrifft, so werden wir ebenso wenig derartigen Uebertreibungen oder einer Ueberschätzung des Spiels das Wort reden wollen, als es uns einfallen kann, jenen beizustimmen, die den Zusammenhang der Knabenspiele mit der Gymnastik in Abrede stellen oder höchstens 2) eine entfernte Beziehung derselben zu ihr gelten lassen möchten. Wollten wir eine so allgemeine, mehr aus der modernen Armuth an öffentlichen Spielen, wie es scheint, denn aus der Betrachtung frischeren Volkslebens geschöpfte Ansicht naher erörtern und überhaupt eine solche Auffassung des munteren Knabenspiels bekämpfen, so könnte dies ja nur in der Voraussetzung geschehen, der Leser habe alle die unlangst ihm vorgeführten, dem alten Volksleben entnommenen und vielfach auch bei heutigen Völkern noch üblichen Hüpf-, Lauf-, Wurf- und Kampfspiele bereits wiederum vergessen. Wir glauben darum allerdings die getroffene Anordnung unseres Stoffes, wonach sich an die Knabenspiele die Knabenpalästrik anschliesst, nicht erst rechtfertigen zu sollen.

Auch hierin wurde in der Blüthezeit der hellenischen Cultur, gegenüber manchen Extremen, die uns begegnen werden, das Nichtzuviel, die Mässigung, als der Mittelpunkt der Bildung nicht ausser Acht gelassen. Denn die Hellenen vergassen nie, dass man "die überströmende Fülle beschränken könne, ohne sie auszutrocknen, und dass das Uebermass der Kraft gezügelt, nicht gelähmt werde müsse. Dieser Ueberzeugung gemäss erzogen sie die Jugend 3). Demzufolge hält auch die harmonische Jugendbildung der bessern Epoche die richtige Mitte zwischen den beiden Abwegen, die nach dem Verfall der Gymnastik für die spätere und die römische Zeit, als in dem veränderten Körper die Lebenskraft der altgriechischen Einrichtungen immer

<sup>1)</sup> Vgl. Alex. Kapp. a. a. O. S. 29. 167; Einleitung zu den Knabenspielen S. 8 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wie dies z. B. I. Kayser gethan in seiner Recension des Krause'schen Werkes über die Gymnastik und Agonistik der Hellenen, Wiener Jahrb. der Litteratur, 95. Band, 1841. S. 167.

<sup>3)</sup> Fr. Jacobs, Rede über die Erziehung der Hellenen zur Sittlichkeit. Verm. Schrift. III. Theil. S. 16.

schwächer wurde, sich aufthaten, nämlich dem einer einseitigen Förderung der leiblichen Kraft, wie sie die wandernde Athletik aufweist, als entartete Gymnastik, die nicht den ganzen Menschen zu bilden, sondern nur diese oder jene Leibeskraft bis zur höchsten Leistungsfähigkeit zu steigern suchte, und nach der andern Seite einer Vernachlässigung des Leiblichen und aller Somasketik überhaupt, in Folge des gestörten Gleichgewichtes zwischen Geist und Körper und einer der körperlichen Ausbildung abgeneigten Denkweise, die sich allmälig bis zur sogenannten Asketik im Sinn einer späteren umgewandelten Welt und bis zur förmlichen Anfeindung nicht etwa der Athletik, sondern aller Gymnastik überhaupt, wie z. B. bei dem Stoiker Seneka im 124. Briefe, potenzirte.

Unsere Aufgabe wird es nun aber sein, gerade das Einhalten dieser richtigen Mitte<sup>1</sup>) für die bessere und die Blüthezeit nachzuweisen und für die unvergleichlichen Wirkungen der hiedurch bedingten Erziehung, und zwar vorläufig der körperlichen, die entsprechendsten Belege vorzuführen.

Παιδεία, wörtlich so viel als Kinder- und Knabenerziehung, Knabenbildung, bedeutet im weitern und allgemeinen Sinne für den Griechen die naturgemasse und harmonische Förderung der korperlichen und geistigen Kräfte, behufs einer allseitigen Veredlung und Vervollkommnung der menschlichen Natur, also die bildende Erziehung überhaupt. Diese bildende Jugenderziehung sollte den Pfad ebnen und vorbereiten zu einem wohlberathenen und glücklichen Leben, und sollte nicht etwa bloss belehren, unterrichten, Kenntnisse beischaffen, sondern sie sollte durch ihre gleichmässige Praxis hauptsächlich den Charakter bilden und bestimmen, alles Schöne und Gute zu einem würdigen Leben (καλως ζῆν) übermitteln und die ererbten grossen sittlichen und nationalen Gedanken dem jüngeren Geschlecht überliefern, und dies nicht so fast auf theoretischem Wege oder durch Zwang der Gesetzgeber, als vielmehr auf Grund einer volksthümlichen Gepflogenheit und nationalen Ueberlieferung  $^2$ ). Unter den Hauptnormen der Gymnastik und

<sup>[ ] 1)</sup> Pind. Pyth. XI, 78: των γαρ ἀνα πόλιν ευρίσχων μέσα μασσονι σύν οίδο τεθαλότα. Phokyl. ap. Bergk. Poet. lyr. gr. p. 359. Nr. 12; Aristot. Polit. IV, 9; Nicom. Eth. II, 2.; Cic. de offic. 1, 25; Horat. Carm. II, 10, 5: Auream quisquis mediocritatem diligit, tutus caret obsolcti | sordibus tecti, caret invidenda | sobrius aula.

<sup>2)</sup> Daher die personisierte Παιδεία als eine längst personlich bekannte eingeführt wird, z. B. in der so ansprechenden Selbstbiographie Lucian's (Somn. § 9), wo sie verspricht, des rathlosen jungen Menschen sich anzunehmen, ihn auf den rechten Pfad zu den Höhen der Weisheit und Bildung zu geleiten und dem sorgenvollen banausischen Betrieb des Handwerks entrücken zu wollen. Ebenso erscheint sie bei Lucian (Piscat.

einer religiösen Musik, die dann im Verlauf des hellenischen Lebens, je nach der Eigenart und Gruppirung der verschiedenen Stämme, bald eine beschränkte bald eine freiere Entwickelung erfuhren, erzog und bildete die Knaben und Jünglinge jener für uns so lehrreiche Doppelunterricht zu praktisch tüchtigen Mannern, die, gesund an Geist und Leib und ethisch so gut als ästhetisch gebildet, schon ausserlich durch würdige Haltung, edlen Anstand und offenes freies Benehmen ihre innerliche Durchbildung bekundeten und in ihrer ganzen Erscheinung ein Abbild der Kraft und der Milde darstellten, jener vielgepriesenen besonnenen Ruhe und Mannheit (σωφροσούνη, καλοκαγαθία), die den gesammten Menschen nicht als eine vollendete Maschine, sondern als den sichtbaren Ausdruck der sich selbst vollendenden Freiheit erscheinen liessen 1).

Die Alten waren sich der Dichotomic oder Getheiltheit des menschlichen Organismus in zwei Hälften wohl bewusst; daher ihnen die hieraus sich ergebende Forderung der Vermittlung einer solchen Trennung im menschlichen Wesen, oder auf unserm Gebiet die Frage, wie zwischen der körperlichen und geistigen Ausbildung der Jugend das Gleichgewicht herzustellen sei, mindestens ebenso bekannt und geläufig ist als uns Modernen, wie sich dies unter anderm schon äusserlich durch eine Unzahl sprachlicher Wendungen in ihren philosophischen Schriften kundgibt, bald mit mehr bald mit weniger Bestimmtheit. Bei der unleugbaren tiefen psychologischen Bedeutung solcher sprachlichen Ausdrücke werden wir es demnach nicht gleichgültig übersehen oder höchstens als rhetorisches Schmuckwerk hinnehmen wollen, wenn sich bei allen einschlägigen Schriftstellern, von Homer und der heroischen Zeit an bis auf Galen und Lucian für ein formliches und erkanntes Bedürfniss einer derartigen Ausdrucksweise die unzweideutigsten Belege vorfinden. Um das Mass nicht zu überschreiten, wollen wir hier nur

<sup>§ 16)</sup> als Reigenfuhrerin (προηγουμένη) unter den Tugenden, der mannhaften Tapferkeit, der Besonnenheit und der Gerechtigkeit, der unscheinbaren und schwer zu unterscheidenden Wahrheit u. s. f. Häufig wird sie auch personificirt an wirkungsvollen Stellen der Redner, wie bei Demosthenes in der Rede vom Kranze § 127, bei Aeschines am Ende der Rede gegen Ktesiphon: ω Γη καὶ α΄Ηλιε καὶ Άρετη καὶ Σύνεσις καὶ Παιδεία, η διαγιγνωσκομεν τα καλά καὶ τα αισχρά τλ.

<sup>1)</sup> Plat. de rep. II, p. 376 Ε: τίς οὖν η παιδεία; η μέν επὶ σωμος γομναστική, η δ' επὶ ψως μοσσική κτλ. III, p. 404 Ε: κατά μέν μοσσική εν ψυχαίς σωφροσύνην, κατά δε γυμναστικήν εν σωμασιν υγιείαν κτλ. Charondas bei Diodor XII, 13: τοῦ μέν αιτίαν ὑποληπτέον, τοῦ δε καλώς τη την ἐκ των γραμματων συγκειμένην παιδείαν. Vgl. Aristot. rhet. I, 5, 11; 14, 71; Bückh de metris Pind. III, 7. I, 1; Philipp de pentathlo sive quinquertio, Berol. 1827, p. 1 sqq.

daran erinnern, dass bereits Homer den Erzieher des Achilleus, den Phonix, die Tüchtigkeit des Mannes bestimmen lasst durch seine Wirksamkeit nach Aussen in Wort und That (Il. IX, 443: μύθων τε ρητηρ' ξμεναι, πρημιτήρα τε έργων, ein oft citirter Vers, vgl. Aristot. Polit. VII, 3; Strab. IX, p. 659; Cic. de orat. III, 15, 57), also durch musische oder geistige Bildung und durch Tapferkeit, durch Schönheit und Trefflichkeit des Geistes und des Körpers, wie sieh diese Eigenschaften gerade im Achilleus, das ist im vollendeten Griechen auf das vollkommenste vereinigten. So finden wir schon im heroischen Zeitalter in ihren einfachen Grundzügen die beiden Hauptstücke der hellenischen Erziehung, die gymnastische und die musische Ausbildung 1). Auch Theokrit lasst Idyll, XXIV, 103 ff. in einer Schilderung der Geburt, Erziehung und Ausbildung des jungen Herakles diesem die bewährtesten Lehrer in Gymnastik und Musik zu Theil werden. Ebenso werden dann bei Platon Musik und Gymnastik als der Inbegriff der ganzen bildenden Erziehung vorgeführt, und zwar die Musik in Bezug auf die Seele, die Gymnastik aber in Bezug auf den Leib 2). Und um dieser engen und innigen Verbindung willen wird die Gymnastik auch eine Schwester der einfachen Musik genannt, welcher deshalb auch selbst Einfachheit und Anstand gezieme 3). Und so ist es in späterer Zeit dem praktischen Galen, wenn er für die Uebungen einzelner Korpertheile alles Uebermass ernstlich untersagt und verpönt, hiebei immer wieder in Hinsicht auf den Gesammtmenschen um das συμμετρον zu thun, um das Angemessene im Verhältniss zum Ganzen, und jene Uebungen sind dem erfahrenen Mann die willkommensten, die Geist und Körper zugleich beschäftigen und diesem zur Ermüdung, jenem zur Erholung dienen 1). Bei Lucian aber erklärt Solon dem Skythen Anacharsis umstandlich den harmonischen Bildungsgang der griechischen Knaben und wie nach demselben die erste und meiste Sorgfalt auf eine tüchtige körperliche und, sobald die Korper erstarkt waren, auf ernste geistige Ausbildung verwendet würde<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. Krause, Gesch. d. Erz. S. 46 ff.

<sup>2)</sup> Plat. Crit. p. 50, D; de rep. 11, p. 376, E; III, p. 403, C. D.: VII, p. 521, D, E.

<sup>3)</sup> Plat. de rep. III, p. 404, B; p. 412, A.

<sup>4)</sup> Cf. Galen. περί του δια μ. σφ. γυμνασ. c. 1, ed. Kuhn, Med. Graec. opp. V, p. 899: φημί γαρ, αριστα μεν άπάντων γυμνάσια είναι τα μή μόνον το σωμα διαπονείν, αλι την ψυχήν τερπείν δυνάμενα. Ibid. c. 3, p. 906: την γαρ άμετριαν εγώ πανταχου ψέγω, καὶ πάσαν τέχνην ἀσκείν φημι χρήναι τὸ σύμμετρον, καὶ εί τι μέτρου στερείται, τουτ ούκ είναι καλόν. ούκουν ούδε δρόμους επαινώ κτλ.

<sup>5)</sup> Wir führen diesen wichtigen Schriftsteller, der wie kein anderer aus den Zeiten des vollig entarteten griechischen Lebens im Römerreiche für eine vollendete geistige

Da wir das eigentliche Wesen des Staates in die Bürger setzen, bemerkt er, so sinnen wir am meisten und hauptsächlich darauf, wie die Bürger edel im Gemüth und stark am Körper werden möchten; denn so werden sie im bürgerlichen Zusammenleben sich gut berathen in Friedenszeit, und werden im Kriege die Vaterstadt retten und Freiheit und Wohlstand beschützen. Ihre erste Erziehung überlassen wir den Müttern, Warterinnen und Padagogen, um sie durch Erziehungsmittel, wie sie der Freigeborenen würdig sind, heranzubilden. Sind sie aber zur Einsicht des Schönen und Guten gelangt und die Keime des Ehrgefühles und der Sittsamkeit, der Scheu und der Begierde nach edlen und grossen Dingen in ihnen aufgegangen, nachdem erst ihre Korper fester geworden und in Kraft und Gedrungenheit den Anstrengungen gewachsen scheinen, dann ist der Zeitpunkt gekommen, wo wir ihren Unterricht übernehmen und anderweitige Beschäftigungen und Uebungen des Geistes ihnen zuweisen, während wir auch ihre Körper an die Anstrengungen gewöhnen. Denn es genügt nach unserer Ueberzeugung nicht, Jeden dem Leib und der Seele nach so zu lassen, wie ihn die Natur geschaffen, sondern wir bedürfen für Jeden der Bildung und des Unterrichts, damit das von Natur glücklich Geschaffene noch weit besser, die schlechten Anlagen aber veredelt werden. Und darin sind uns die Landleute ein Muster,

und leibliche Durchbildung begeistert war, hier und anderswo um so unbedenklicher au. als uns aus ibm trotz allem Carikiren, wie man sich leicht überzeugen kann, gerade ein fester Punkt entgegen leuchtet, ein Grundton, der bei ihm alles Andere beherrscht, namlich die Werthschätzung der durch Erziehung und Unterricht gewonnenen Bildung, der altgriechischen καλοκάγαθία, von welcher der Mann mit vielen andern seiner Zeit allein Rettung erwartete aus verkommenen Zuständen. Wenn er sich in dieser Hoffnung tauschte und wenn sein Bildungsideal durch die auch damals weitgahnende Kluft zwischen Wissen und Handeln rettungslos untergehen musste vor dem flammenden Gestirn einer Religion, die im Gegensatze zu allen Gewohnneiten des bisherigen Lebens schon durch ihre Predigt an die Armen und Unterdrückten die ganze Gesellschaft umgestaltete und unter dem Pauier der Freiheit und Liebe unaufhaltsam ihren Eroberungszug durch die alten Culturlander fortsetzte, wer mochte in einer Periode solch beispielloser Umwalzung einem Manne, der aus niedrigen und halbbarbarischen Verhaltnissen zu so vielseitiger Bildung und feiner Beredtsamkeit sich emporarbeitete, diese Tauschung über die Moglichkeit einer Wiederherstellung der alten griechischen Erziehung so arg verübelu, dass er ihm auch vom padagogischen Standpunkt alle Autoritat in Sachen der Gymnastik und der Erziehung abzusprechen geneigt ware, wie solches geschehen von M. de Pauw, Recherches philosophiques sur les Grecs I, p. 149, und beziehungsweise auch von Bergk, Hall. Jahrb. 1841, No. 91, S. 370. Lucian's Schrift über die Gymnastik ist ja nicht eine Darstellung der Solonischen Erziehung, sondern ein freier padagogischer Entwurf mit Beziehung auf entsprechende Bestimmungen Solon's, wie dies Fr. Cramer Gesch. der Erziehung I, S. 332 richtig erkannt hat.

welche die Pflanzen, so lange sie klein und zart sind, schützen und umzäunen, auf dass sie nicht von den Winden verletzt werden; ist der Schössling aber erstarkt, dann schneiden sie die überflüssigen Auswüchse ab und machen den Baum fruchtbarer, indem sie ihn den Winden zum Bewegen und Schütteln preisgeben.

Wenn der weise Gesetzgeber überhaupt, nach einer Bemerkung des Aristoteles 1), auf einer bereits gegebenen Basis sein Gebäude errichten soll, so dürfen wir voraussetzen, dass auch Solon in seinen pädagogischen Bestimmungen, von denen, wie wir später schen werden, einige sich erhalten haben, mit überkommenen Faktoren gerechnet habe und dass die beiden Hauptbestandtheile einer volksthumlichen Padagogik, grammatische und musische oder geistige und gymnastische oder körperliche Unterweisung der Kinder in ihren vorbildenden Elementen jedenfalls zu seiner Zeit längst in Geltung waren. Ihre harmonische Vermittlung scheint indessen gerade Solon in gewissen Prohibitivmassregeln seiner Gesetzgebung angebahnt zu haben, wonach in Athen allerdings weder einseitig im dorischen Sinne die Gymnastik noch auch eine einseitige litterarische Bildung cultivirt wurde, sondern in massvoller und durch einen musikalischen Cursus geregelter Sittenzucht manniglich auch denjenigen Grad körperlicher Tüchtigkeit zu erreichen strebte, der "die jugendlichen Jahre zum Ebenmass, zu regem Muth und stiller Besonnenheit, das Mannesalter zu jeder Praxis, zum Kriegesdienst und zum verständigen Genuss eines behaglichen Lebens, zuletzt den Greis zur heitern Ansdauer in der Gegenwart befähigte und vor Stumpfsinn bewahrte" (Bernh. Griech. Litt. I, S. 79).

Vergleicht man endlich mit solchen Aussprüchen auch die mannigfachen Wendungen und Wortverbindungen, deren eine Halfte bald auf körperliche bald auf geistige Exercitien, bald auf beiderlei zugleich sich bezieht <sup>2</sup>), so leuchtet ein, dass hiebei nicht an synonymen

<sup>1)</sup> Polit. VII, 12: ἀναγκατον τοινων ἐκ των εἰρημενων, τα μεν ὑπαρχειν, τα δε παρασκευάσαι τον νομοθέτην.

<sup>2)</sup> Ζ. Β. ασκείν καὶ διδασκειν (Plutarch. Cat. 21), ασκείν καὶ μανθάνειν (Plut. Alex. 71), μελετάν καὶ γμινα το με (Plut. Aemil. Paul. 6), υπό παιδοτρίβη άγαθω πεπαιδευμένος καὶ ήσκηκως (Plat. Lach. p. 184, E), oder auch Specialbezeichnungen mit allgemeinen gemischt, wie παιδευταὶ καὶ διδάσκαλοι (Polyb. XXXI, 17), ἐπισταται καὶ διδάσκαλοι (Plut. Aemil. Paul. 6), διδασκαλοι καὶ παιδαγωγοί (Plut. Philopoen. 4), τροφεῖς καὶ παιδαγωγοί καὶ διδάσκαλοι (Plut. Alex. 5), τραφῆγαι ελευθερίως εν γραμμασι καὶ περὶ παλαίστραν (Plut. Eumen. 1), γυμνάσια καὶ διδασκαλεία (Plat. de legg. VI, p. 764, C; VII, p. 804, C). εν ἰσγυροις μαθήμασιν ἡ εν γυμνασίοις (Plat. de rep. VII, p. 535, B), διδασκαλεία καὶ παλαίστρας (Aeschiu. adv. Timarch. § 10), καὶ είς τα διδασκαλεία καὶ είς τας παλαίστρας (Theophrast. Charact. 7, ed. Firm. Did. p. 6), είς παλαίστραν ἡ γυμνασιον (Dio Chrysost. or. XXXI, p. 398 ed. Dind. p. 651 R.

Gebrauch oder an eine rhetorische Erweiterung zu denken sei, wie wenn in den letzten der eben angeführten Beispiele die beiden Orte bezeichnet werden, an denen die griechischen Jünglinge hauptsachlich ihre Tage zubrachten. Denn die διδασκαλεία sind Schulen im modernen Sinn, ein Gymnasium aber war für die hellenische Jugend das, was für den Mann die Agora war, wohin man ging, wenn man nicht anderswo beschäftigt war. Anders verhält es sich dagegen mit der ebenfalls häufigen Verbindung von τροφή (Ernährung) und παιδεία (Erziehung), insofern jenes auf die erste Pflege und die häusliche Erziehung des Knaben durch die Amme und unter der Aufsicht der Mutter geht, also auf die erzieherische Thätigkeit, die bei der Entwickelung eines jeden Menschen in Anwendung kömmt, dieses dagegen auf die ernstere oder mit seinem Austritt aus dem kindlichen Alter eintretende öffentliche Erziehung 1).

Wenn übrigens neuere Forscher und Schriftsteller als Gegenstande des schulmassigen Jugendunterrichts bei den Hellenen einfach dreierlei Erziehungs- und Unterrichtsgegenstände: Grammatik, Musik und Gymnastik als εγχοχλιος παιδεια oder allgemeine Bildung des griechischen Jünglings hinstellen, wie K. Fr. Hermann, Gr. Privatalt. S. 175, und Andere gethan, so muss man sich hüten, hierin etwa eine ursprünglich vorhandene oder bestimmt abgegrenzte Dreitheilung des Unterrichtsstoffes anerkennen zu wollen, indem nach unserer obigen Auseinandersetzung die Grammatik (γραμματική) eben nur als Theil der musischen Bildung (μουσική), das ist der gesammten geistigen Ausbildung anzusehen ist. Es ist demnach für unsere Auffassung und Eintheilung des gesammten Stoffes nicht unerheblich, wenn bei Platon Grammatik und Kithar mit der Palästra verbunden und als Gegenstand des Jugendunterrichts überhaupt genannt werden 2), oder wenn auch bei Aristoteles (Polit. VIII, 2, 2) dieselben drei Gegenstände vereinigt erwähnt werden, denen dann noch die Zeichenkunst (γραφική) zugesellt wird 3). Denn die Musik stand bei den Griechen,

<sup>1)</sup> Vgl. Wyttenbach Animadv. in Plut. opp. mor. I, p. 32. K. Fr. Hermann, Griech. Privatalterth. S. 161 und im Nachtrag zu W. A. Becker's Charikles, Excurs zur 1. Scene, S. 2. Dazu besonders Stellen wie Plat. Crit. p. 50, D; de rep. IV extr. Menex. p. 237, B; Alcib. I, p. 122; vgl. Stallbaum zu Plat. Crit. p. 50, D.

<sup>2)</sup> Vgl. de rep. IX, 591, C. D; Protagor. c. 15, p. 325, Ε: επιμελείσθαι ευχοσμίας των παίδων ή γραμμάτων τε καὶ κιθαρίσεως. Alcib. I, p. 106, Ε: γραμματα και κιθαρίζειν καὶ παλαίειν.

<sup>3)</sup> Darnach würdige man auch Xenoph, de rep. Laced. II, 1. Vgl. ferner Bernhardy Gr. Literaturgesch. I, 73; Einleitung zur Wissensch. Syntax der griech. Sprache S. 4 1.; van der Bach. De institut. veterum graec. scholast. Bonnae 1841, p. 5.

wie wir dies später erörtern wollen, auf's innigste mit der Grammatik in Verbindung und galt als Basis derselben, und beide wurden, was uns schon vom Standpunkte praktischer Pädagogik interessirt, lange Zeit von einem und demselben Lehrer gelehrt. Andrerseits hängt die Musik ja auch mit der Gymnastik zusammen mittelst der Orchestik 1).

Aus dieser Zweitheilung also der Erziehung in eine Sorgfalt für gesunde leibliche und geistige Entwickelung der Jugend durch den Unterricht in Gymnastik und Musik gingen jenes Ebenmass und jene Harmonie der Menschennatur hervor, in einem Resultate, wie es Aristophanes zusammengefasst hat in den Fröschen<sup>2</sup>):

"So die Bürger, die wir kennen, edel durch Geburt und Sinn, Männer, fein, wohlwollend, redlich, ehrenhaft, gerecht und gut, Gross gepflegt in Ringerschulen, Chorgesang und Musenkunst" etc.

Also Manner, die in sich selbst die wichtigsten Vorbedingungen zu einem glücklichen Leben trugen und nicht von andern Menschen abhingen, so dass sie, wenn es diesen gut oder schlimm erging, gleichfalls ins Schwanken hatten gerathen müssen. Denn wer den goldenen Spruch "Nichts zu viel" (uŋðsv ayav) recht beherzigt, der hat sich für's Leben auf das beste gerüstet, der ist besonnen (σωφρων), tapfer und klug, und wird er mit Gütern und mit Kindern gesegnet oder derselben verlustig, so wird er die Wahrheit jenes Spruches besonders erwägen und weder in Freude noch in Schmerz ein Uebermass zur Schau tragen, weil er sein festes Bewusstsein in sich trägt J. Und auf diese zwei Unterrichtsgegenstande blieb auch, bei mancher Verschiedenheit im Einzelnen, die Erziehung der Hellenen beschränkt, wenigstens in den bessern Zeiten. "Was zur Bildung des Leibes diente, war unter der Gymnastik, was den Geist zu bilden geeignet war, unter der Musik begriffen. Das Eine sollte das Andere erganzen, ja durchdringen, und aus der Vereinigung von beiden sollte die Gesinnung hervorgehn, die den Genuss des sinnlichen Lebens veredelt, um würdiger Zwecke willen Mühseligkeiten übernimmt, für Freiheit und Vater!and Gefahr und Tod verachtet, und Glück und Musse auf eine freie und würdige Weise erträgt" 4). Blüthe und Verfall ganzer Staaten aber waren abhängig von dem kräftigeren oder lässigeren Betrieb von Musik und Gymnastik 5). Wie sehr nun auch

<sup>1)</sup> Cf. Plat. de legg. VII, p. 813, B.

<sup>2)</sup> V. 726 sqq.: των πολιτών θ ους μέν ίσμεν ευγενείς καὶ σωφρονας, || ανδρας οντας καὶ δικαίους καὶ καλούς τε καγαθους, || καὶ τραφέντας ν παλαίστραις καὶ χοροίς καὶ μουσική κτλ.

<sup>3)</sup> Pseudo-Plat. Menexen. p. 248, A.

<sup>4)</sup> Fr. Jacobs, Erziehung der Hell. zur Sittlichk. S. 17.

<sup>5)</sup> Vgl. Fr. Cramer, Gesch. der Erz. und des Unterr. im Alterth. I, S. 304; II, S. 106,

in späterer Zeit, wie wir bei der Betrachtung der Palästra sehen werden, die beiderseitigen Anstalten für die Hauptfächer des Unterrichts sich berühren und der Unterschied zwischen dem Gymnasium und der Palästra verdunkelt wird, so muss man sich immerhin hüten, wenigstens für die Auffassung des griechischen Lebens, diesen Unterschied ganz verwischen und aufheben zu wollen.

Ebenso galt natürlich auch die Erziehungsbedürftigkeit des Menschen in doppelter Hinsicht den Griechen als ausgemacht. Ihre grössten Denker sprechen es wiederholt aus, wie dasjenige nicht hinreiche, was die Natur zum Menschen schafft, sondern dass der Mensch nur wirklich Mensch sei, wenn er hiezu erst menschlich gebildet worden ist. So soll Pythagoras gesagt haben: Das Gerechteste ist, zu opfern, das Weiseste die Zahl, das Schönste die Harmonie, das Starkste die Einsicht, das Beste die Glückseligkeit, das Wahrste, dass die Menschen von Natur schlecht sind. Und während er Achtung des Alters und Mässigkeit als Haupteigenschaften der Jugend bezeichnete, hob er ganz besonders die Nothwendigkeit hervor, die geistige Bildung nicht zu vernachlässigen, denn durch diese unterscheide sich der Mensch vom Thiere, der Freie vom Sklaven, der Philosoph vom Handwerker, der Grieche vom Barbaren (Jamblich. 18, 83; 8, 36). Nach Aristoteles beruht die vollkommenste Tugend zugleich auf vollkommener Einsicht, und diese wird uns im Staate zuerst durch Erziehung und Unterricht zu Theil; denn die Gesetzgeber gewöhnen im Staate an gute Sitten und bessern dadurch die Burger, sowie sie auch durch Belehrung verstandige Einsicht fordern (Aristot. Eth. Nicom. II, 1, ff.). Inwiefern etwa die Auffassung eines Seneka, der den Menschen überhaupt tiefer, schwacher und gebrechlicher darstellt als es gewöhnlich geschah, der antiken Zeit nahe steht, kann keinem Zweifel unterliegen. Kein lebendes Wesen ist störrischer, meint Seneka, keines will mit mehr Kunst behandelt sein, als der Mensch. Auch starke und von Natur kraftige Gemüther seien z. B. zum Zorne gereizt, so lange sie nicht durch Bildung gemildert würden, und eine frühe Veredlung derselben sei daher um so nothwendiger, weil sonst ihre natürliche Kräftigkeit und Anlage zur Tapferkeit in unbesonnene Verwegenheit ausarte 1). Ueberhaupt empfehlen die Alten ganz besonders die Beachtung, Bildung und Veredlung des Bouoc, der

<sup>1)</sup> Seneca de clem. I, 5, 7; de ira I, 1, 2; über den Einfluss der Lehre vom sündigen Zustaude des Menschen in der damaligen Zeit vgl. Schlosser, Universalhistorische Uebersicht der Gesch. III. 2. p. 3.

edlen Zornmüthigkeit im Menschen 1), und finden darin eine Hauptaufgabe, aber auch eine der grössten Schwierigkeiten der Erzichung, denn dieser Bund; bildet eine nothwendige Eigenschaft des Mannes, und soll nur veredelt, nicht aber gebrochen werden 2). Jeder muss bei einem hohen Grade von Sanftmuth zugleich sehr viel Muth und Erregbarkeit besitzen. Denn wenn es mit den Untugenden Anderer so weit gekommen ist, dass sie äusserst schwer oder gar nicht mehr zu heilen sind, so kann man ihnen nur dadurch entgehen, dass man sie bekämpft, ihre Angriffe zurückweist, und sie besiegt und bestraft ohne Unterlass. Dies vermag aber keine Seele ohne solch edlen und tapfern Sinn 3). Vollends der Knabe ist, nach Platon, unter allen Thieren am schwierigsten zu leiten und zu beherrschen; welcher merkwürdige Ausspruch deutlich genug von der Erziehungskunst verlangt, dass sie jenen Trotz, jenes Widerstrebende und Spröde in der Natur des Knaben, nicht gewaltsam breche, sondern durch weise Lenkung mildere und, wenn auch mit grossen Schwierigkeiten, ins rechte Geleis bringe 4). An einer andern Stelle wird ebenso eindringlich die geringe Zahl der kostbaren und tüchtigen und die grosse der schlechten und nichtswürdigen Naturen hervorgehoben (Plat. Lach. p. 197, B). Denn das menschliche Gemüth ist von Natur widerspenstig und zum Verbotenen und Gefährlichen strebend (Seneca de clem. I, 24, 2). Alle andern Güter des Lebens treten deshalb zurück, wenn es sich von der Werthschatzung einer guten Erziehung handelt 5). Das Bedürfniss derselben galt also für ein unabweisbares; und nach Ansichten

<sup>1)</sup> d. i. all der verschiedenen Muthe, wie sie unsere Sprache in ihrem unvergleichlichen Reichthum auch an psychologischen Ausdrücken als Freimuth, Hochmuth, Schwermuth, Sanftmuth, Missmuth, Langmuth, Unmuth, Wehmuth, Anmuth, Demuth zerlegt und unterscheidet. Vgl. das Sprichwort δορός εσχατον γηράσκει, Paroemiogr. gr. II, p. 117. 459.

<sup>2)</sup> Plat. de legg. V, p. 731 B: θυμοειδή μεν οἡ χρή πάντα ανδρα είναι, πρᾶον δε ώς ο,τι μαλιστα.

<sup>3)</sup> ανευ θυμου γενναίου, ibid. C; cf. de rep. IX, p. 572, A: ωσαύτως δε καὶ τὸ θυμοειδές πραύνας καὶ με τισιν είς όργὰς ελθών κτλ.

<sup>4)</sup> Plat. de legg. VII, p. 808, D: ανευ ποιμένος δε ουτε προβατα ουτ αλλο ουδεν τω βιωτέον, ουδε δη παίδας ανευ τινών παιδαγωγών ουδε δουλους ανευ δεσποτών. ό δε παίς παντών θηρίων εστί δυσμεταχειριστότατον σόφ γαρ μαλιστα έχει πηγην του φρονειν μηπω κατηρτυμένην, επίβουλον καὶ δριμύ καὶ ύβριστότατον θηρίων γίγνεται. διο δη πολλοίς αυτό οιον χαλινός τισ: δει δεσμεύειν κτλ. De rep. IV, p. 441, B: καὶ γαρ εν τοις παιδίοις τουτό γ αν τις ίδοι, οτι θυμού μέν ευθύς γενόμενα μεστά εστι, λογισμός δ' ένιοι μέν έμοιγε δοκουσίν ουδέποτε μεταλαμβάνειν, οι δε πολλοί όψε ποτε.

<sup>5)</sup> Pseudo-Plutarch, de pueror, educat, c. 8; Isocrat, ad Demonic, § 12 sqq.

über diesen Gegenstand, wie etwa bei Gibbon 1), die Macht der Erziehung sei selten von grosser Wirksamkeit, ausser in jenen glücklichen Verhaltuissen, wo sie beinahe überflüssig sei, haben wir uns in der bessern Zeit des klassischen Alterthums vergebens umgeschen; es sei denn, dass man gewisse Aussprüche gewaltsam aus ihrem Zusammenhang nehmen und hieher ziehen wollte. Einem Urtheil gleich dem des Aurelius Victor im Leben des Didius Julianus 2), dass die Erfahrung hinlänglich beweise, wie zur Bändigung der gröberen Natur, wenn nicht Geistesanlagen mitwirken, die Erziehung nicht ausreiche, stellen wir sofort die bekannte und wiederholte Auseinandersetzung bei Platon 3) gegenüber, wie es wahr sei und allenthalben in der Natur sich beobachten lasse, an Pflanzen wie an Thieren, dass die beste Begabung bei einer ihr fremdartigen Pflege schlechter wegkomme als die geringe, und ebenso dass die bestbegabten Seelen, wenn ihnen eine schlechte Erziehung zu Theil wird, ausnehmend schlecht werden müssen, indem die grossen Vergehen und die unvermischte Schlechtigkeit gerade aus einer übersprudelnden Begabung, die aber durch die Art ihrer Pflege zu Grunde ging, erwachsen u. s. w. Leicht zu missdeuten waren in ahnlicher Weise die trefflichen Worte des Dichters Theognis:

Leichter gezeugt und ernährt ist ein Mensch, als edle Gesinnung
In ihn gepflanzt: noch nie wurde von Einem erspäht,
Wie er zum Weisen den Thoren, zum Wackeren bilde den Schlechten.
Hätte dem ärztlichen Stand solches verliehen ein Gott,
Unheilbrütenden Sinn und Laster der Menschen zu heilen:
Viel und reichlicher Lohn wurde fürwahr ihm zu Theil.
Liesse Verstand sich machen und dann einimpfen dem Menschen,
Stammte vom rechtlichen Mann nie ein verworfener Sohn,
Weil er vernünftigen Worten gehorchete; — aber mit Lehren
Wirst du den Schuft niemals bilden zum rechtliehen Mann. 4)

Das Rechte kennen wir und wissen's, doch es fehlt An Eifer im Vollzug, so dass der Schlaffheit bald,

<sup>1)</sup> The History of the decl. and fall of the Rom. Empire, Leips. 1829, vol. I, p. 117: But the power of instruction is seldom of much efficacy, except in those happy dispositions where it is almost superfluous. Diese melancholische Bemerkung ist gemacht mit Rücksicht auf die Sorgfalt, womit ein Commodus erzogen worden war.

<sup>2)</sup> Sext. Aurel. Vict. de Caesarib. c. 19: satis compertum cohibendae cupidini, ingenium ni iuvet, eruditionem imbecillem esse.

<sup>3)</sup> De rep. VI, p. 491, D sqq. de legg. VI, p. 766, A.

<sup>4)</sup> Cf. Theogn. ap. Bergk Poet. lyric. graec. p. 407, v. 429-438. Vgl. die Worte der Phadra bei Euripides Hippol. v. 379 sqq.

Indessen, wenn der weise Gnomiker anderswo wiederum eindringlich ermahnt, nur mit Guten zu verkehren und von erprobten Männern zu lernen und durch ihren Umgang seinen Geist zu bilden, "denn von den Trefflichen wirst du das Treffliche lernen; in schlechtem Umgang geht auch der Sinn, den du besitzest, zu Grund 1)", so lässt sich wohl erkennen, wie jener schroffe Spruch gemeint ist, dass es namlich nicht etwa schon genug sei, Lehren der Zucht und der Ermahnung zu geben, sondern dass vor allen Dingen die Liebe zur Tugend dem Innersten tief eingeprägt werden muss; dass überhaupt die Erziehung nicht eine aussere, sondern vielmehr eine innere sein müsse und dass also der Mensch weniger durch Worte und Lehren, als durch That und Beispiel gebessert werden könne<sup>2</sup>). Gerade in diesem Sinn soll Pythagoras bei der Wahl seiner Schüler vorzüglich darauf gesehen haben, ob die jungen Leute frei von Eitelkeit wären oder nicht; denn ohne Seelenreinigung, d. i. ohne Bescheidenheit und Entfernung der Anmassung, werde die Jugend durch Unterricht nur verdorben, nicht aber gebessert3). So gilt auch dem Platon als ausgemacht, dass die recht Erzogenen gewöhnlich gut werden, und dass daher die Erziehung durchaus nicht gering geschätzt werden dürfe, insofern sie unter den Vorzügen, welche die trefflichsten Menschen besitzen, der erste ist und von der Art, dass jeder Mensch, wenn er einmal sinkt, sein ganzes Leben hindurch aus allen Kraften dahin streben muss, den Fehler wieder gut zu machen. Ebenso ist es nach der Ueberzeugung des

> Bald einer andern all der Schmeichelluste Nachsteht das Gute.

damnatos, fixa et mutari nescia,
und Sat. X, 302 sq.: tribuat natura benigna
larga manu — quid enim puero conferre potest plus
custode et cura natura potentior omni? —
non licet esse viris etc.

oder das vielberufene Nitimur in vetitum semper cupimusque negata (Ovid. Am. III. 4, 17), und Video meliora proboque, deteriora sequor. Das Sinnen und Trachten des Menschen ist böse von Jugend auf. Genes. VIII. 21, u. dgl.

Oder die bekannten Verse des Horaz, Epp. I, 10, 24:

Naturam furca expellas, tamen usque recurret
et mala perrumpet furtim fastidia victrix,
verglichen mit einer Sentenz Juvenal's, Sat. XIII, 239:

ad mores natura recurrit

Cf. ibid. p. 383, v. 35 sq.
 Έσθλων μεν γαρ απ' εσθλα μαθησεαι· ην δε χαχοισιν συμμισγης, απολείς χαὶ τὸν εόντα νόον.

<sup>2)</sup> Vgl. Fr. Cramer, II, S. 89.

<sup>3)</sup> Nach Porphyr. §§ 13. 14; Jamblich. c. 17.

Aristoteles unmöglich, dass einem niedrigen und banausischen Sinne männliche Tüchtigkeit innewohne und dass der Ungebildete (anatheoros) ein guter Staatsbürger zu sein vermöge!). Daher erwähnt unter andern schlimmen Zeichen der Zeit und des hereinbrechenden Verfalls Aristophanes wiederholt ganz besonders den gefährlichen und verderblichen Zug einer entarteten Volksherrschaft, die wichtigsten Staatsämter und Auszeichnungen unwissenden Menschen zu ertheilen, die niemals unter der strengen Zucht des Padotriben herangebildet worden wären?).

Erst in der Zeit des Verfalls dagegen, als die Sophistik und die Skepsis alles nach und nach unterwühlte, das Forschen nach der Wahrheit für nichtig erklarte und durch aussere Scheinbildung den Mangel an Einsicht und Gründlichkeit verdeckend die Jugend systematisch corrumpirte, erst dann konnte freilich auch der Satz aufgeworfen werden, dass durch Erzichung und Unterricht eigentlich nichts Reelles erworben werde<sup>3</sup>).

Ohne Naturanlage vermag die Kunst nichts, wohl aber jene oft viel ohne diese, am besten wirken aber beide harmonisch zusammen. Dieser Satz eines erfahrenen, in Praxis und Theorie wohlgeschulten römischen Erziehers, des Quintilian, scheint uns darum allein das Richtige bündig auszusprechen 1). So wird das schwierige Geschäft der Erziehung umständlicher bezeichnet in einem bei Stobaios erhaltenen Bruchstuck eines Dichters Simylos in folgender Weise:

Für Keinen ist Naturbegabung ohne Kunst Allein genügend zu des Geists Bethätigung, Noch reicht die Kunst hin ohne angebornen Schick. Und sind gleichmässig sich die beiden zugesellt, Dann kommen erst noch all die Mittel in Betracht: Zeit, Neigung, Uebung, schickliche Gelegenheit Und Urtheil, um das Wort zu fassen rasch und scharf. Wenn aber Einem Eins hievon gerade fehlt, Dess Schritte reichen nicht ans vorgesteckte Ziel<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Cf. Plat. de legg. I, p. 644, B; Aristot. Polit. VII. 8.

<sup>2)</sup> Aristoph. Equ. 1235 sqq.

<sup>3)</sup> Vgl. Fr. Cramer, II, S. 155; P. van Limburg Brouwer, Histoire de la civilisation morale et religieuse des Grecs, tome III, p. 24 sq. verglichen mit Fr. Jacobs, Verm. Schr. III. S. 56 ff.

<sup>4)</sup> Inst. or. II, 19 extr. Nihil ars sine materia: materiae etiam sine arte pretium est. Ars summa, materia optima melior.

<sup>5)</sup> Cf. Stobaei Serm. LVIII, p. 378; statt viele weitere Beispiele vorzuführen, ver-

Die Ueberzeugung der Denkenden ging demzufolge allerdings dahin, dass die Erziehung des Menschen "mit liebevoll anerkennender und naturgemäss pflegender, aber unerbittlich strenger und schweigsam folgerichtiger Diatetik und mit der form- und massschaftenden vom wahren echten Kinderspiel allmälig sich herausentwickelnden Gymnastik als mit ihrer ersten grundlegenden und fortwahrend begleitenden That" zu beginnen habe 1). Nicht als ob die Alten, in dieser Erkenntniss von der Erziehungsbedürftigkeit der menschlichen Natur, nicht auch die Bedeutung der ungeschulten natürlichen Anlage oder der blossen Natur, jener so seltenen und höchsten Begabung, die wir als Genie bezeichnen, erkannt und gewürdigt hätten; vielmehr lässt noch ein Schriftsteller aus der spateren Zeit, Lukianos in einem seiner Todtengespräche, den berühmten Feldherrn der Karthager sich rühmen, dass er ohne die Erbschaft eines Thrones und ohne einen Aristoteles zum Lehrer gehabt zu haben, die rauflustigsten Volker bezwungen habe, also jedenfalls über dem makedonischen Alexander stehen müsse, da er solches Alles aus sich selbst geleistet habe 2). Auch erwiesen die Alten fast durchgehends, wie wir später sehen werden, jeder menschlichen Eigenart, die vielleicht bloss aus sich selber geschöpft hatte, Achtung genug, sobald dieselbe innerlich wahr und in einer gewissen weisen Selbstbeschränkung erschien. Im Grossen und Ganzen fehlte es ihnen allerdings an einer modernen und häufig übertriebenen Werthschätzung der Genialität, so dass wir wohl von vornherein schliessen dürften, auch wenn unsere Quellen dies nicht ausdrücklich bezeugten, dass im griechischen und römischen Alterthum eine Auffassung der Entwickelung des menschlichen Geistes, wonach bloss der vortreffliche Keim zu wecken, alles Weitere jedoch der freien Selbsthätigkeit zu überlassen ware, also eine Erziehung nach der sogen. dynamischen Methode, einfach unmöglich war.

Bei dieser Anerkennung der Erziehungsbedürftigkeit im Menschen hatten die Alten aber auch eine wirkliche und bildende, nicht bloss unterrichtende und lehrende Erziehung, gleich der modernen, in welcher nachgerade in einem lieb-

weisen wir auf die von Wyttenbach in Animadv. ad Plutarch. opp. mor. I, p. 37 gesammelten.

<sup>1)</sup> Jäger a. a. O. S. 189, I. Aufl. Ob jedoch die hellenische und römische Erzichung geradeso, wie man es auch für die heutige wieder verlangt hat, immer mit der Gymnastik oder ob sie mit dem Musischen (mit Grammatik und Musik) begonnen habe, das ist eine Frage, auf die wir unten bei der Darstellung des bezüglichen Unterrichts zu sprechen kommen.

<sup>2)</sup> μόνη τη φυσει απαθή χρησαμενος, cf. Lucian. Dial. mort. 12, 3.

gewonnenen Traum von Vielseitigkeit die ganze eigentliche und ursprüngliche Aufgabe z. B. unserer Gymnasien, die Jugend durch Unterricht und beim Unterricht zu erziehen, nicht lediglich auf Mittheilung des Wissens auszugehen, also die Schüler durch Mittheilung der geistigen und sittlichen Güter der Menschheit und insbesondere der Vergangenheit zu Menschen zu bilden, verkümmert und verflüchtigt erscheint. Und doch unterschieden die Alten gar wohl zwischen einer solchen Erziehung und einem blossen Unterrichten 1), und sie forderten deshalb vor Allem von einer sittlich-bildenden Erziehung, dass sie "neben dem gebieterischen Gesetze die Idee des Schönen und Grossen im Gemüthe aufstelle und belebe"2). Hiezu reicht aber der vollständigste und gründlichste Unterricht nicht aus und überhaupt keine Erziehung, die "statt die Krafte des Gemüthes frei und harmonisch zu entwickeln, nur die Herrschaft des Verstandes begründen will, und zu diesem Zwecke sich in der Auffindung und Anwendung von Methoden und mechanischen Mitteln erschöpft"3). "Das strenge Gesetz schafft den brauchbaren Knecht, der sittliche Mensch aber soll der Freiheit Gebild sein"4). Und demgemäss, im schönsten Einklang mit einer solchen, tief in der Eigenart der ganzen Nation begrundeten Anschauung von der Erziehung, ging alle hellenische Gesetzgebung auch überall von der Erziehung aus, von den Geboten der Ehrfurcht vor den Göttern, des Gehorsams gegen die Eltern, der Achtung und Scheu vor dem Alter. Die Gesetze standen in den alten Republiken in einem weit innigeren Zusammenhang mit den Sitten als heutzutage und lassen sich geradezu als die Fortsetzung und Vollendung der Erziehung betrachten; die Alten selbst waren vollständig dieser Ansicht, und Aristoteles findet darum gerade in der Erziehung der Jugend das zuverlässigste Mittel zur Aufrechthaltung der staatlichen Ordnung und zur Verhütung von Umwalzungen; denn wenn die Bürger nicht von Jugend auf gewöhnt sind, den Gesetzen zu gehorchen, so sind die besten Gesetze kraftlos und nichtig 5). Was aber der Philosoph mit solchem Nachdruck aus-

<sup>1)</sup> Cf. Plat. legg. p. 643, E; 644, C; Diogenes bei Dio Chrysost. or. XVI, p. 151; Maxim. Tyr. dissert. XXXVII, 2, 5, 7.

<sup>2)</sup> Jacobs Verm. Schr. III, S. 14.

<sup>3)</sup> Ebenda S. 15.

<sup>4)</sup> Ebenda S. 12.

<sup>5)</sup> Aristot. Polit. V, 7 sub fin: μέγιστον είτων είρημενων προς το διαμένειν τας πολιτείας, ού νυν ολιγωρούσι πάντις το παιδεύεσθαι προς τὰς πολιτείας. \*Οφελος γαρ ούθεν τών ωφελιμωτατων νομων καὶ ξυνδεδοξασμένων υπο παντων των πολιτευομένων, εἰ μὴ

gesprochen, das wird ebenso, gleichsam als allgemeine Ansicht, in gewissen volksthümlichen Ueberlieferungen, wie in den vielen Erzählungen vom Verbote der Schulen und des Unterrichts als Strafe für unterworfene Städte und Stämme, bestätigt 1).

Beachtenswerth ist hiebei ferner, dass nicht nur in der Gesetzgebung selber, wie z. B. in den Solonischen Bestimmungen über den Schulbesuch, das Interesse an der Sache und dieses Vertrauen auf die Wirksamkeit einer methodischen Erziehung sich ausspricht, sondern dass auch bei andern Gelegenheiten grosses Gewicht gelegt wird auf den vortheilhaften Einstuss, den eine gemeinschaftliche Erzichung und eine Gewöhnung durch Schulen auf die Jugend auszuüben vermögen. Ganz abgesehen nämlich von dem Unterrichtsobjekt der ersten Knabenjahre, erkannten die Alten recht gut, wie schon das blosse Zusammensein der Kinder in der Schule erziehend wirke, wie die Schule für den Knaben gleichsam ein Vorspiel sei seines Eintritts in die Gesellschaft, und wie sie daher durch ihre Gesetze, durch ihre Ordnung in Raum und Zeit, durch das baldige Erwachen des Wetteifers, durch das Bewusstsein einem grössern Ganzen anzugehören u. s. f. von dem grössten Vortheil sein müsse für die gesammte Erziehung des jungen Menschen. Daher eine Menge von Aussprüchen in der alten Litteratur, die mehr oder weniger auf den Sinn jener Sentenz bei Shakespeare (Hamlet III, 4), dass die Uebung fast das Gepräge der Natur verändern könne, hinausgehen, also auf den geraden Widerspruch zu jenem S. 204 Anmerk. angeführten Ausspruch eines morosen Satirikers. Auch kann man in dieser Hinsicht die griechische Erziehung der älteren Zeit und dann ganz besonders die Erziehung der alten Römer selbst geradezu als eine Gewöhnung an die Tugenden und und Gebräuche der Altvordern bezeichnen. Aus dem Prinzip der Gewöhnung durch Furcht, d. i. durch sittliche Scheu und Achtung vor dem Alter, vor der berechtigten Autorität und vor dem Herkommen, beruhten wesentlich die Mittel der Erziehung<sup>2</sup>). Dieselbe Anschauung gibt sich indessen auch schon äusserlich in der Sprache kund, denn wie im Deutschen Sitte und Sittlichkeit, sind sich im Griechischen 700; und 800; verwandte Begriffe, und ebenso unterschieden die Rö-

εσονται είθισμένοι καὶ πεπαιδευμέτοι τη πολιτεία ατλ. Cf. Limburg Brouwer Hist. de la civilisation etc. III, p. 14.

Ygl. Herodot. I, 155; Dionys. Halic. Ant. Rom. VII, p. 424; Polyaen. Strat. VII,
 4.; Aelian. V. H. VII, 15 und an andern Stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die Belegstellen bei K. Fr. Hermann Griech. Privatalt. S. 169, Aumerkung 9 und 10.

mer zwischen Gewöhnung oder Zucht und Erziehung, gegenüber der natürlichen und angeborenen Befähigung 1). Das römische Recht wurde sogar, wie bekannt, hauptsächlich durch Gewohnheit ausgebildet und nicht in der Schule, sondern mehr oder minder durch Uebung und im praktischen Leben gelernt und betrieben. Die wichtige Frage, ob der öffentliche oder der Privatunterricht vorzuziehen sei, bespricht zwar in bundiger Weise unsers Wissens erst Aristoteles, der dem offentlichen den Vorzug gibt, ohne dabei zu übersehen, dass auch manches für die Privaterziehung spreche<sup>2</sup>), und in späterer Zeit ausführlich der Römer Quintilian in seinem bekannten Werke von der Erziehung zum Redner; allein auf den Kern der Sache wird auch in Aussprüchen der Aelteren vielfach eingegangen, und mit Rücksicht auf die bereits hervorgehobene unvergleichliche Wirkung einer Unterordnung unter ein Ganzes und unter die gemeinsame Disciplin wird diese Frage entschieden zu Gunsten des offentlichen und gemeinschaftlichen Unterrichts, der Schule, beantwortet. Denn der Umgang mit andern gereicht den Menschen zur Belehrung in allen Stücken 3). Diesen vortheilhaften Einfluss des Gemeingeistes, der Zusammengewöhnung und der ersten Jugendfreundschaften hebt auch Aristoteles ausdrücklich hervor4). Ueber die Zusammengehörigkeit aber der Schüler einer guten Schule, wonach diese selbst ein Abbild der Familie darstellt und alle in einem kameradschaftlichen und gleichsam verwandtschaftlichen Verhaltniss (συγγένεια) zu einander stehen sollen, sind uns beim Stobaios 5) die schönen Worte erhalten: Handelt es sich um ein weises und besonnenes Urtheil, so sind ja alle alteren Manner Vater und alle jüngeren mit einander verwandt (συγγενεῖς), sowie alle, die jemals geboren haben, Mütter sind. Denn besitzen die Kinder feinen Anstand und Sittsamkeit, so stehen sie alle in einer und derselben Verwandtschaft 6).

<sup>1)</sup> Aristot. Eth. Nicom. I, 9; Horat. Serm. I, 3, 34 sqq.: denique te ipsum || concute, num qua tibi vitiorum inseverit olim || natura ant ctiam consuetudo mala. Cic. pro Milone 25, 68: is qui ita natus est et ita consuevit.

<sup>2)</sup> Eth. Nicom. X, 9, 14, 15; v. Orelli in den Philol. Beitr. aus der Schweiz I, S. 75 f.

<sup>3)</sup> ή δ' όμιλία πάντων βροτοῖσι γιγνεται διδασχαλος, Euripid. Androm. 683 sq.

<sup>4)</sup> Eth. Nicom. VIII, 12 extr.: Das Gemeinsame bildet ein festes Band. Τό δε πως συμβιωτεον ἀνδρι πρὸς γυναίχα, και όλως φίλφ πρὸς φίλον, ουδέν ετέρον φαίνεται ζητεισθαι πως δίκαιον· ου γαρ ταυτό φαίνεται τω φίλω πρὸς τὸν φίλον, ουδέ πρὸς τὸν ὁθνεῖον, καὶ τὸν εταίρον, καὶ τὸν συμφοιτητήν.

<sup>5)</sup> Florileg. tom. III, p. 135, no. 28 (ed. Gaisford).

<sup>6)</sup> Vgl. auch die artige Anekdote bei Aelian, Var. Hist. IV, 24, p. 295 ed. Kuhn, von einer Knabenfreundschaft in der Palastra, und Aristoph. Nub. v. 1006: μετὰ σωφρονος ἡλιχιώτου, am Arm des bescheidenen Jugendfreundes.

Achnlich lässt der grösste Dichter der Neuzeit in seinem Drama Julius Casar (V. Akt, 5. Scene) nach verlorener Schlacht den Brutus wenige Augenblicke vor seinem Ende die Bitte thun:

"Volumnius, wir gingen in die Schule Zusammen, wie du weisst. Ich bitte dich Um jener unsrer alten Liebe willen: Halt du mein Schwert, indess ich drein mich stürze."

Noch aus der späteren Epoche und aus der Zeit des Niedergangs der antiken Cultur werden uns Beispiele der Wirkungen des Condiscipulatus oder des gemeinsamen Schulbesuchs für das ganze Leben überliefert, und wie solche Schulfreundschaften, gleichsam durch ein religiöses Band zusammengehalten, bis zum Alter ungeschwächt fortgedauert hätten. Denn es sei ebenso heilig, bemerkt Quintilian I, in dieselben Heiligthümer als Studien eingeweiht zu werden, und selbst den sogenannten gemeinen Menschenverstand könne man sich nur im Umgang aneignen. Dazu komme, dass der Schüler zu Hause nur das lerne, was ihm allein, in der Schule aber auch zugleich das, was andern gesagt werde, woraus ihm, sei es Lob oder Tadel, mancher Nutzen erwachse u. s. w. Auch auf Inschriften findet sich daher die Erinnerung an derartige Schulfreundschaften, sowie an mancher Stelle der späteren Litteratur<sup>2</sup>), Einsichtsvolle Fürsten liessen darum ihre Prinzen zugleich mit wackeren Gespielen erziehen und unterrichten, sicher in der Erkenntniss, dass es, nach dem Ausspruch eines alten Lehrers, für Prinzen keinen besonderen Pfad zur Geometrie gebe 3). So kam es, dass auch am Hofe der römischen Kaiser nicht selten Kinder vornehmer Familien und auswartiger Fürsten erzogen wurden, eine Einrichtung, die sich in vielen Beziehungen in der Regel als höchst zweckmassig erweisen musste. Augustus liess eine Anzahl fremder Königskinder gemeinschaftlich mit seinen Enkeln erziehen und unterrichten (Sueton. Octav. 48) und soll sogar den berühmten Philo-

<sup>1)</sup> Inst. or. I, 2, p. 22 ed. Bipont.

<sup>2)</sup> Cf. Inscriptt. latin. coll. Orelli et Henzen no. 7392 . . . . in modum fraternae adfectionis et ab ineunte aetate condiscipulatu et omnibus bonis artibus copulatissimus amicus sqq. Lugduni repert. 1844. Ibid. no. 4683: Corae condiscipulo. Scriptt. Hist. Aug. Jul. Capitol. 3, 8: amavitque (sc. M. Ant. Philosophus) e condiscipulis praecipuos senatorii ordinis Seium Fuscianum sqq.

<sup>3)</sup> Cf. Stob. Floril ed. Gaisford p. 410: Μινείνμον την γεωμετρην 'Αλεξανδρος ήξιου συντόμως αυτώ παραδούναι την γεωμετρίαν ό δε  $^{1}\Omega$  βασίλευ, είπε, κατά μεν την χώραν είσιν όδοι ίδιωτικαί και βασίλικαί, εν δε τη γεωμετρία πασίν έστιν όδος μία, eine Antwort, die öfter variirt wird, vgl. Gaisford zur angeführten Stelle.

logen Verrius Flaccus mit seiner ganzen Schule in den Palast aufgenommen haben (Sueton. de ill. gr. 17); so wurde Agrippa, der Enkel Herodes des Grossen, zusammen mit Drusus, des Tiberius Sohn, erzogen (Jos. Flav. A. J. XVIII, 6, 1; 6, 6) und dessen gleichnamiger Sohn am Hofe des Claudius (ibid. XIX, 9, 2); so wuchs Mark Aurel am Hofe Hadrian's auf (Scriptt. H. Aug. vit. M. Anton. 4). Nach Sueton (Claud. 32) soll Claudius angeordnet haben, dass bei jeder Mahlzeit seine Kinder mit edlen Knaben und Mädehen zu den Füssen der Erwachsenen sitzend essen sollten; wobei wohl zunächst an solche Kinder zu denken ist, die am Hofe erzogen wurden 1).

Hatte man im klassischen Alterthum in so entschiedener Weise den Werth und die Bedeutung der Schulen für die Heranbildung der Jugend, für die Fortdauer der Nation und die Vererbung ihrer edelsten Güter auf die Nachwelt erkannt, so werden wir es begreiflich finden, warum die griechischen Gesetzgeber und die rauhen echten Römer der älteren Periode stets ihr erstes Augenmerk, wie bereits angedeutet, auf die öffentliche Zucht richteten und, wie sich, ganz abgesehen von den im Zusammenhang erhaltenen Forderungen für den Platonischen Idealstaat oder von jenen der Aristotelischen Staatspädagogik, auch aus zerstreuten und fragmentarischen Ueberlieferungen noch wohl erkennen lässt, eine ausserordentliche Sorgfalt der Erziehung und den Schulen und Bildungsmitteln zuwendeten. Denn wiewohl für den Zeitraum, worin bei dem raschen Verlauf der hellenischen Cultur ihre Blüthezeit beschlossen werden muss, von Solon bis Alexander, nirgends einer Schule von Staatswegen oder öffentlicher und besoldeter Lehrer Erwähnung geschicht, wie sie Platon verlangt<sup>2</sup>), so ist dennoch hinlanglich erwiesen, dass die Gesetzgeber der meisten Staaten, nicht etwa bloss Lykurg für Sparta, auf einer gegebenen Basis gewisser nationaler Sitten und Gewohnheiten und auf dem Grundpfeiler der Erziehung das Gebaude ihrer staatlichen Ordnung aufgerichtet und, in ihrer Ueberzeugung von der Wichtigkeit der Erhaltung nationaler Zucht und Eigenart, nicht selten mit grösster Strenge die Einhaltung und Beobachtung der bezüglichen Gesetzesbestimmungen zu überwachen geboten haben. Es ist nun bekanntlich allerdings auf der einen Seite ausgemacht und erwiesen, dass für die treffende Zeit z. B. gerade in Athen bei aller Oberaufsicht des Staates über die öffentliche Zucht, wie sie durch den Areopag

<sup>1)</sup> Vgl. L. Friedlander, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, Leipz. 1862 - 64, I, S. 119.

<sup>2)</sup> De legg. VII, p. 804, Ε: διδασχαλους εκαστων, πεπεισμένους μισθοίς κτλ.

geübt wurde, vollkommene Unterrichtsfreiheit bestand. Wer sich zum Lehren befähigt glaubte oder wem das Vertrauen seiner Mitbürger das Geschäft des Unterrichts übertrug, der konnte als Lehrer auftreten. Die Erziehung der Jugend war somit keine öffentliche in dem Sinn, wie heutzutage die europäischen Staaten durch Schulen für den Elementarunterricht, sowie für höhere Ausbildung ihrer Jugend durch geprüfte und angestellte Lehrer sorgen 1). Und doch wäre es ganz verkehrt, hieraus den Schluss ziehen zu wollen, dass den Griechen der Gegenstand gleichgültiger gewesen sei als uns und unsern Zeitgenossen. "Man könnte vielmehr umgekehrt einen Beweis darin finden, dass er ihnen als ein solcher erschienen sei, der Jedem von selbst so nah am Herzen liege, dass es gar keiner besonderen Verordnungen und keines Schulzwanges bedürfe, um Eltern und Kinder anzuhalten, die dargebotenen Gelegenheiten zur Ausbildung zu benutzen"2). Ganz gewiss war es der Gemeingeist in den griechischen Staaten, der in der alteren Zeit ohne besondern Zwang, die spartanische Staatserziehung ausgenommen, auf nationaler Grundlage das nachmalige Verhältniss von physischer und geistiger (τροφή καὶ παιδεία), von häuslicher und öffentlicher (nicht im modernen Sinn) Erziehung begründet und ausgebildet hat. Behauptete doch jede Stadtgemeinde Griechenlands mit ihren eigenen Einrichtungen, Staatsmannern und Gesetzgebern den Rang einer πολις, einer Hauptstadt, wobei es für die specielle Würdigung ziemlich gleichgültig bleibt, ob die genannten jedesmaligen Ordner und Gesetzgeber für uns mehr oder weniger apokryph sein sollen oder nicht. Denken wir uns nun hiezu bei aller Versatilität, z. B. gerade des attischen Naturells, das ganze Gefühl der eigenen Wichtigkeit, der Verantwortlichkeit für das eigene Belieben mitten in der allgemeinen Gesetzlichkeit, den unbestreitbaren Opfermuth für den Staat und das wirklich edelste Freiheitsgefühl in der glücklichsten Mischung der örtlichen und physikalischen Voraussetzungen<sup>3</sup>), so lässt sich begreifen, wie im alten Griechenland ein solches Bewusstsein den Einzelnen zu jenen ausserordentlichen geistigen Anstrengungen stacheln musste, deren die Geschichte voll ist, und wie für den Angehörigen cines solchen Staates in weit höherem Grade als für den gewöhnlichen Menschen irgend eine freiwillig auferlegte Verpflichtung gerade der stärkste Sporn zur Anstrengung werden konnte. In diesem National-

<sup>1)</sup> Vgl. Schomann, Gr. Alt. I, S. 112.

<sup>2)</sup> Schomann, ebenda S. 113.

<sup>3)</sup> Cf. M. de Pauw, I, pref. p. XV sqq. Bernhard. Gr. Lit. I, S. 11 ff. 371 ff. Wachsmuth Hell. Alt. I, S. 44 ff. K. Fr. Hermann Gr. Privatalt. § 3 sqq.

geist 1) entwickelten sich darum auch, ohne speciellere Bestimmungen über die Schulpflichtigkeit, die athenischen Schulen, die wir im Folgenden kennen lernen werden, und zwar auf so festem Grunde, dass noch in der Zeit der Römerherrschaft, als die Bewohner Griechenlands zu einer abgeschlossenen Bevölkerung herabgesunken waren und politische wie moralische, finanzielle und commerzielle Ursachen 2) den Wohlstand der Nation längst untergraben hatten, dass sogar in einem Zustand unauthaltsamen Verfalls der Gesellschaft und allgemeiner Sittenlosigkeit die alten Schulen Athens noch immer ihren alten Ruf behaupteten. Denn ohne Zweifel in Folge so vieler Ueberreste der alten Bildung wurden die Griechen, seitdem durch Caracalla's Edict allen Unterthanen des Reichs das römische Bürgerrecht verliehen worden war, das herrschende Volk im östlichen Theile des römischen Imperiums, und unter der Hoheit des römischen Gesetzes regierten zuletzt griechische Institutionen die Gesellschaft.

Klagen über Lehrzwang in den alten Schrittstellern beziehen sich demnach, wo sie nicht auf übertriebenes Viellernen gehen<sup>3</sup>), vielmehr auf die Methode des Unterrichts, wie wenn Platon (de rep. p. 536, E) verlangt, dass der Freie keinen Gegenstand mit sklavischem Zwang erlernen dürfe<sup>4</sup>).

Ebenso wenig als ein Schulzwang im modernen Sinne des Wortes hat in Griechenland, mit Ausnahme Sparta's, wo bekanntlich die gesammte Erziehung allgemein und öffentlich war, oder hat im alten Rom vor der Regierung Hadrian's eine Beamtenerziehung oder eine Erziehung für den Staatsdienst stattgefunden; es sei denn, dass man hier (mit Grote, übers. von Meissner II, 636) die Tendenz des Pythagoreischen Bundes gute Beamte zu bilden, geltend machen wollte, oder den Umstand, dass die hellenischen Jünglinge von den Sophisten vorzugsweise in der Staatskunst (πολιτική επιστήμη oder τεχνη) unterwiesen wurden, oder auch (mit Schlosser) behaupten wollte, dass Platon, der auch sonst in die Fussstapfen des Pythagoras getreten, durch seine Vorträge in der Akademie denselben Zweck wie die Pythagoreer verfolgt habe und dass seine Schule als die allgemeine Bildungsanstalt

<sup>1)</sup> Cf. Limburg Brouwer III, p. 23.

<sup>2)</sup> Vgl. G. Finlay, Griechenland unter den Romern, Leipz. 1864, S. 69.

<sup>3)</sup> Vgl. Wyttenbach zu Pseudo-Plutarch, de pueror, educ. p. 10; Jacobs, Verm. Schrift, III, S. 254 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. auch de legg. p. 791, E; und die charakteristische Erzählung bei Aelian von den Singvögeln, die ihre mit Zwang erlernten Weisen im Zustande der Freiheit rasch wieder vergessen hatten, Var. Hist. XIV, 30: μαχρά χαίρειν είποντες "Αννωνι καὶ μαθήμασι τοῖς τη δουλεία.

für die zur Regierung der Staaten berufene Klasse anzusehen sei. Unbegründet ist also die Ansicht neuerer Politiker 1, dass, weil der antike Staat und besonders Griechenland, mit Ausnahme von Sparta, neben dem bürgerlichen auch dem rein menschlichen Elemente seiner Jugenderziehung Rechnung trug, im Alterthum sogar überhaupt eine politische Erziehung eingeführt gewesen sei, eine Nationalerziehung oder Staatserziehung, die mit Ausschluss der elterlichen Erziehung und nur in ihrem Interesse die Bürger von öffentlichen Lehrern für den Staatsdienst hätte erziehen lassen. Denn wie weitgreifend auch in mancher Beziehung, im Vergleich mit dem modernen Staate, die Herrschaft des antiken Staates war, eine solche Nationalerziehung, wie sie dem Geiste Platon's vorschwebte oder in der neuern Zeit der patriotischen Begeisterung Fichte's, ist weder in Athen noch in Rom jemals verwirklicht worden, wohl aber auf Kosten der freien harmonischen Ausbildung des Menschen in Sparta, National war die antike Erziehung bei den übrigen Staaten vielmehr insofern, als sie dem jedesmaligen Volkscharakter entsprach und seine Pflege und Erhaltung sich allerdings in einem Grade angelegen sein liess, dass die Beaufsichtigung der Schulen von Staatswegen ein Gegenstand von ganz besonderer Vorsicht war, ohne dass jedoch diese nationale Erziehung die freie harmonische Ausbildung des ganzen Menschen sonderlich beeinträchtigt hätte. Vielmehr war "namentlich in Athen bei der strengen Richtung der Erziehung auf das Ganze der Individualität ein grösserer Spielraum eingeraumt, als es unsere moderne Bildung mit ihren Selbstzwecken erlaubt" 2). Besonders auf den letzten Gesichtspunkt werden wir später beim Unterricht eingehend zu sprechen kommen.

Was nun aber die Spuren wirklicher Schulgesetze in den Angaben der Alten betrifft, so ist es ohne Zweifel nur zufällig, dass die vielberufenen Solonischen Schulgesetze, deren einige Aeschines in der Rede gegen Timarchos uns aufbewahrt oder doch, da die Fassung, in der sie dort erhalten sind, immerhin verdächtig bleibt, erläutert hat, insgesammt eigentlich nur prohibitiver oder polizeilicher Art sind, das ist, auf die Verhütung sittlicher Missbräuche in den Schulen, Palastren und Gymnasien, berechnet. Auf mehrere einschlägige Bestimmungen aus früherer Zeit deutet ja auch die Stelle in Pla-

<sup>1)</sup> Vgl. hierüber Remacly, Ueber die Erziehung für den Staatsdienst bei den Athenern, Bonn 1864, S. 4.

<sup>2)</sup> Vgl. Remacly a. a. O; Niebuhr, Vorles. über Gr. Gesch. H. Band, S. 54; C. Fr. Hermann. Recension der Platonischen Erziehungslehre von Alex. Kapp, in d. Zeitschr. f. d. Alterthumswissensch. 1836, S. 497-527, besond. no. 62.

ton's Kriton p. 50, D: Aber du tadelst die Gesetze über die Erziehung und den Unterricht, welchen du genossen hast? Haben vielleicht diejenigen von uns (nämlich von den Gesetzen, νόμοι, die an der Stelle persönlich eingeführt werden), welche darüber gesetzt sind, es nicht gut angeordnet, dass sie deinen Vater dazu anhielten dich in der Musik und Gymnastik ausbilden zu lassen? W. A. Becker meint allerdings (Charikles II, S. 24), wie weit ein Zwang dabei auf die Eltern ausgeübt werden sei, lasse sich, zumal bei der Milde des Ausdrucks παραγγέλλοντες (es heisst aber προσεταττον παραγγέλλοντες) nicht abnehmen. Indessen es bestanden auf jeden Fall entsprechende Gesetze, wenn es auch vielleicht an der Controle fehlte, oder wenn auch diese (nach Herm. zu Becker a. a. O.) lediglich darin liegen mochte, dass, wie wir gleichfalls bei Aeschines a. a. O. § 13 lesen, Eltern, die ihre Kinder nichts hatten lernen lassen, dadurch den Anspruch auf deren Pflege im Alter 1) verscherzten. So viel ist für uns ausgemacht, dass das oder die Gesetze, welche die Handschriften des Aeschines enthielten, nur ein Bruchstück der Erziehungsverordnungen Solon's sind und deshalb den Worten des Redners auch keine ausschliessliche Beziehung auf dieselben untergelegt zu werden braucht.

Wir stellen darum hier als Trümmer der pädagogischen Gesetze Solon's die nachstehenden uns erhaltenen und hinlänglich verbürgten Bestimmungen zusammen, die sich auf die Ordnung und Zucht in den Palästren und Gymnasien, also in den Schulen überhaupt (ἐν παλαίστραις και διδασκαλείοις) beziehen und die geistige und leibliche Ausbildung der athenischen Jugend, besonders aber auch ihre Sittsamkeit gegenüber einer bekannten geschlechtlichen Verirrung jener Zeiten sichern und schützen sollen.

- 1) Jeder Bürger soll dafür sorgen, dass seine Söhne in der Gymnastik und Musik (mit Grammatik) unterrichtet werden<sup>2</sup>). Eltern, welche gegen diese Verordnung handeln, sind tadelnswerth; nur diejenigen Eltern sollen von ihren erwachsenen Söhnen verpflegt werden, die sich eine anständige Erziehung ihrer Kinder angelegen sein liessen<sup>3</sup>).
- 2) Keine Schule darf vor Sonnenaufgang vom Lehrer geöffnet werden; nach Sonnenuntergang müssen alle Schulen geschlossen sein 4).

<sup>1)</sup> τροφείον, θρεπτήριον, γηροχομία, γηροτροφία, γηροτροφείν πάππον, πατέρα ατλ. Cf. Hesiod. op. v. 188. 331 ed. *Göttling*.

<sup>2)</sup> Plat. Crit. p. 50, D; Aeschin. adv. Timarch. § 9; Vitruv. Introd. in libr. VI.

<sup>3)</sup> Vitruv, ibid.

<sup>4)</sup> Aeschin, adv. Tim. § 10. 12.

- 3) Keinem Erwachsenen ist gestattet eine Schule zu betreten, so lange die Schüler darin verweilen, ausgenommen er ist des Schulmeisters eigener Sohn oder Enkel oder Schwiegersohn. Wer gegen diese Bestimmung verstösst, soll mit dem Tode bestraft werden 1).
- 4) Keinem Erwachsenen darf der Gymnasiarch zu den Schulfesten, an den Hermäch und Museen (bei welcher Gelegenheit die Knaben zu ihrer Erholung in den Gymnasien sich frei umher bewegten), den Zutritt gestatten; thut er dieses und weist er die Eindringenden nicht zurück, so soll er nach demselben Gesetze bestraft werden, das auf Knabenschänder angewendet wird <sup>2</sup>).
- 5) Die Choragen, welche einen Knabenchor auf ihre Kosten ausrüsten, müssen das vierzigste Lehensjahr zurückgelegt haben 3).
- 6) Kein Sklave darf sich in einer Palästra salben oder Leibesübungen vornehmen<sup>4</sup>).
- 7) Wer aus einer Schule etwas entwendet, was über 10 Drachmen werth ist, soll mit dem Tode bestraft werden 5).

Manche weitere Bestimmung dieser Art mag, für uns kaum mehr erkennbar, in andern seltsamen aber charakteristischen Zugen und Angaben verborgen sein, wie dass in Athen im Interesse der Sittsamkeit nach vorgenommenen Uebungen in den Ringschulen die Spuren, welche die Leiber der Knaben in den Sand eingedrückt hatten, von diesen selbst sorgfältig verwischt worden wären u. dgl. <sup>6</sup>).

Uebrigens folgt für uns aus den obigen und aus ähnlichen Angaben selbstverständlich nicht, dass etwa vor Solon keine entsprechenden Schulverordnungen vorgelegen hätten; denn auf das Dasein solcher auch in der früheren Zeit wird man schon aus der Zweckmässigkeit der Solonischen schliessen dürfen. Warum jedoch die von

<sup>1)</sup> Aeschin. l. c. § 9 sqq.

<sup>2)</sup> Aeschin, I. c. § 10. 12. Von den Gymnasiarchen, einer Art Schulbehörde mit Oberaufsicht und gewissen Functionen bei feierlichen Gelegenheiten, deren Strafgewalt in der Palastra unter Andern auch von Haase angezweifelt worden ist, wird später beim Gymnasium ausführlich gehandelt werden.

<sup>3)</sup> Aeschin l. c. § 11. 12. Nach Platon de legg, p. 764 sq. sollte überhaupt kein Lehrer unter vierzig Jahre alt sein.

<sup>4)</sup> Plutarch. Solon. c. 1; Aeschin. l. c. § 138. Vgl. auch K. Fr. Hermann zu Becker's Charikies II, S. 187.

<sup>5)</sup> Diese Bestimmung dürfte wohl auf Drakon, den auch Aeschines a. a. O. § 6 zugleich mit Solon nennt, zurückzuführen sein; anderswo wird nur auf Erlegung des doppelten Werthes des entwendeten oder beschädigten Gegenstandes erkannt. Vgl. Demosth. in Mid. § 43: αν μίν εχων βλάψη, διπλούν το βλάβος χελευουσίν (οἱ νόμοι) εχτίνειν.

<sup>6)</sup> Cf. Aristoph. Nub. v. 974 sq. ανιστάμενον συμψήσαι κτλ. v. 983 ουδ' σχινν τω πόδ' εναλλάξ.

Aeschines angeführten Anordnungen, etwa die zuletzt erwähnte ausgenommen, nicht dem Solon angehören könnten, wie Krause<sup>1</sup>) meint, ist nicht abzuschen; es wäre denn der Fall, dass Gesetzgebung als ein völliges Neuschaffen verstanden würde, wogegen schon Aristoteles in seiner Politeia VII, 12 mit Nachdruck sich ausgesprochen hat. Zudem sagt ja Aeschines in der mehrerwähnten Rede § 6 ausdrücklich: Bedenket nur, o Athener, welche Sorgfalt jener Gesetzgeber der Vorzeit, Solon, welche Drakon und die Gesetzgeber der damaligen Zeiten auf die öffentliche Zucht verwendeten u. s. f. Zu demselben Schlusse gelangt man auch, wenn man das hohe Alter des Areopag in Betracht zieht, jener ehrwurdigen Oberaufsichtsbehörde über die bürgerlichen Sitten. Dass nun aber die gesammte Erziehung so lange eine gute war, als diese Solonischen Verordnungen respektirt wurden, ist bekannt und wird sich auch für uns aus der weiteren Darstellung ergeben.

Noch dürfte hier eine Erorterung ihre Stelle finden darüber, dass wir im Bisherigen gerade Athen und die athenischen Verhaltnisse ganz besonders berücksichtigt haben. Es wird sich indessen ein solches dem Anschein nach einseitiges Verfahren für den Zweck einer allgemeinen Charakteristik der antiken Erziehung weiterhin in den Augen des Lesers durch die einfache Thatsache rechtfertigen, dass, gleichwie die Erziehungsgeschichte der übrigen Völker des Alterthums nicht gleiches Interesse mit jener der Griechen und Römer zu erregen vermag, so auch unter den hellenischen Stämmen und Staaten selber, bei mancher vorherrschenden Eigenart, deren gelegentlich gedacht werden soll, die Athener Alles in Allem genommen immerhin die reinste Harmonie der Bildung und das schönste Gleichgewicht zwischen geistiger und körperlicher Pflege der Jugend überhaupt aufzuweisen haben. So weit wir uns, bei dem Zustande der meisten einschlägigen Quellen, ein mehr oder weniger klares Bild vom attischen Alltagsleben entwerfen können, verdient gerade das verhaltnissmässig ziemlich vollständige Gesammtbild der athenischen Entwickelung seit Solon und Kleisthenes die aufmerksamste Beachtung derjenigen, die sich vom pädagogischen Standpunkt aus die nachhaltige Bedeutung der feinsten hellenischen Cultur, besonders auch Rom gegenüber, ernstlich klar machen wollen, sowie dasselbe am meisten Anspruch hat auf die culturhistorische Würdigung jedes Gebildeten überhaupt. Denn was einmal den Orient betrifft, so bleibt es, von dem mächtigen praktischen Nutzen des Studiums der orientalischen Sprachen oder von der wissenschaftlichen

<sup>1)</sup> Geschichte der Erz, u. des Unt. S. 76, Anm. 2.

und speciellen Sprachvergleichung hier selbstverständlich abgeschen, für den denkenden Erzieher doch immer eine höchst bedenkliche Sache, dem bekannten bleibenden Grundakkorde jener phantastischen Litteratur über die Nichtigkeit der menschlichen Dinge einen dauerhaften Einfluss einzuraumen auf die Gemüther der jungen Zöglinge, die wir doch zur Tüchtigkeit und Thatkraft und nicht zur blossen Askese und Meditation heranbilden wollen, einen Einfluss, der nach unserer Ueberzeugung, als Bildungselement für unsere Knaben betrachtet, allerdings verwirrend und verderbend wirken müsste. Nicht etwa ein homo graeculus, sondern ein diplomatischer Freund Varnhagen's von Ense ist es, der in dieser Beziehung, nachdem kaum erst die Pforten des Orientes sich erschlossen hatten, bis zu Aeusserungen sich fortreissen liess, wie dass die Orientalen auf unsere Cultur nichts als verderblichen Einfluss üben können und dass es eine Schande sei, seinen Zöglingen Dichter zu erklären, die nur hübsche Jungen besingen, anstatt seinen Fleiss auf Griechen und Römer zu verwenden; denn "diese sind die reinen Quellen fruchtbringender Geistesbildung. Es lebe der helle Tag, der sie umgiesst, weg mit der grauen Dammerung des Orients!41) Auf der andern Seite ist für denjenigen, der aus geschichtsphilosophischem Interesse die verschiedenen grösseren Stadien und Stufen in der Entwickelung und Erziehung des Menschengeschlechts ins Auge fasst, eine Stadt, als deren Gründerin Athene gilt, mit ihrer Gesammtcultur und ihrem vorherrschend geistigen Berufe für die Späteren pädagogisch am Ende doch wichtiger als eine andere, die ihren Ursprung auf einen Gott des Krieges zurückführt, mit einer Religion, die bei allem strengen Einfluss auf Sitten und Gebräuche und namentlich auf das Verhältniss zwischen Vater, Mutter und Kindern, schliesslich das Prinzip der Ethik doch ganzlich im Staat aufgehen lässt.

Ausserdem aber und was unsern Zweck einer Darstellung der Jugendbildung im Alterthum anlangt, fällt zu Gunsten Athens auch äusserlich der sehr gewichtige Umstand in die Wagschale, dass seine Lehranstalten selbst in spätester Zeit noch blühten und eines starken Zuganges lernbegieriger Jünglinge aus allen Theilen des römischen Reiches sich rühmen konnten, die fortwährend, wie wir weiter unten sehen werden, die gymnastischen und kriegerischen Leibesübungen, wie sie in den altberühmten Gymnasien der Vorstädte hergebracht waren, eifrig betrieben und daneben besonders den rhetorischen und philosophischen Studien in grosser Anzahl oblagen.

<sup>1)</sup> Vgl. Briefwechsel zwischen Varnhagen von Ense und Oclsner. Stuttgart 1865, S. 364.

Es lässt sich nun allerdings von der spartanischen Erziehung im Vergleich zu jener in den andern griechischen Staaten mit Aristoteles behaupten, dass dieselbe die einzige gewesen sei, welche für die jungen Leute noch später, und wie wir zu sagen pflegen, auch nach ihrem Austritt aus der Schule Sorge getragen habe; und dass, streng genommen, eigentlich nur in Sparta, die gesammte Erziehung und Aufführung der Staatsbürger fortwahrend unter scharfer Controle des Gesetzes und seiner Wachter gestanden habe, ist bekannt genug 1); während im Gegentheil die Schulen zu Athen sich beinahe in vollständiger Freiheit aufthaten und unabhängig von Seite der Behörden entwickelten. Allein diesem Umstand müssen wir gerade die äusserst glücklich und zwanglos in einem natürlichen Entwickelungsgang entsprossenen und darum so lebensfähigen Keime und die so lang andauernde Blüthe dieser pädagogischen Institute und ihres gesammten harmonischen Betriebs einer geistigen und leiblichen Ausbildung der Jugend zuschreiben. Indem die Athener in ungleich höherem Mass als anderswo dem Staatsbürger auch in der Erziehungspraxis die möglichst freie Wahl überliessen, blieben sie eben frei von gewissen Nachtheilen einer öffentlichen und nur vom Staate besorgten Erziehung, ohne dabei die unleugbaren Vortheile, welche dieselbe in mancher andern Beziehung voraus hat, gänzlich zu entbehren. Denn bei ihnen behielt sich der Staat, wie schon bemerkt, zwar die Oberaufsicht durch eine Art Staatsrath vor, den Arcopag, und stellte zu diesem Behufe auch einige weitere Behörden auf; allein der Amtskreis und die Befugnisse dieser Aufseher und Schulvorstände waren nicht ein für allemal durch scharf getrennte gesetzliche Bestimmungen vorgezeichnet und eingeschrankt, wie dies zu Sparta der Fall war, sondern es blieb im Einzelnen für Lehrer und Eltern, zumal da das eigentliche Lehrgeschäft fast durchgehends nur als eine Privatangelegenheit betrieben wurde, immer so viel Beweglichkeit und Ungebundenheit, dass es überhaupt nicht zu einer bureaukratischen oder auf Jahre hinaus feststehenden und unabanderlichen, damit aber auch der allmaligen Versteifung und Erstarrung preisgegebenen mechanisirten Behandlung des

<sup>1)</sup> Cf. Aristot. Eth. Nicom. X, 9, 13: εν μόνη δὲ τῷ Λακεδαιμονίων πόλει μετ' ὀλίγων ὁ νομοθετης ἐτιμελειαν δοχει πεποιήσθαι τροφής τε καὶ επίτηδευματων εν δε ταις πλεισταις των πόλεων εξημεληται περί των τοιούτων, καὶ εκαστος ως βούλεται, κυκλωπικώς θεμιστεύων παίδων ήδ' αλόχου. Xenoph. de rep. Laced. 3, 1; Plutarch. Lycurg. c. 13: το δε δλον καὶ πασης νομοθεσίας εργον εἰς την παιδείαν ἀνήψε, ες. ὁ Λυκουργος.

Unterrichts und Zurichtung der künftigen Staatsbürger kommen konnte 1).

Das ist es, diese Berücksichtigung einer nationalen und von den Altvordern ererbten Zucht und Disciplin, ohne allzu straffe und ungesunde Einschnürung durch unwandelbare gesetzliche Vorschriften, gegenüber den wandelbaren und mit organischer Nothwendigkeit durchzulebenden Culturstufen der Völker, was die Denker und Schriftsteller gewisser Uebergangszeiten meinen, wenn sie in ihrem Lobe der Vorfahren als die beste Zeit der öffentlichen Zucht diejenige bezeichnen, in der gute Sitten und herkömmliche Gebräuche Gesetzeskraft besassen (ubi boni mores pro legibus valebant). Denn die Menge und die peinliche Genauigkeit der Gesetze galt ihnen als ein Zeichen einer schlechten Staatsregierung und ungesunder Zustände<sup>2</sup>). Und gerade darin, in dieser freien Beweglichkeit innerhalb gewisser Schranken, wodurch der Athener, ohne sich von Andern zwingen zu lassen, die Ausbildung seiner Kinder fördern konnte, liegt für uns die grosse padagogische Bedeutung Athens, vor welcher sogar das gewöhnlich 3) hervorgehobene Moment, dass uns nämlich bezüglich der übrigen Griechen und des früheren römischen Privatlebens zu wenig Einzelschilderungen erhalten sind, bei einer genaueren Würdigung in den Hintergrund tritt, sobald eben irgendwo die gesammte politische Geschichte zu unvermeidlichen Rückschlüssen auf Einförmigkeit und Stabilität im Alltagsleben eines Volkes führen muss oder auf geradezu entgegengesetzte Erscheinungen. Mit einem Worte (heisst es gegen den Schluss jener berühmten Rede des Perikles bei Thukydides II, 41): ganz Athen ist eine Schule Griechenlands . . . . das beweist die Macht unsres Staates selbst, die wir durch unsere Eigenschaften gegründet haben . . . . von dieser Macht haben wir grosse Denkmäler und sprechende Zeugnisse aufgestellt und werden dafür von Mit- und Nachwelt Bewunderung einernten!

<sup>1)</sup> Vgl. besonders Ad. Cramer, De educatione puerorum apud Athenienses, Marburgi Hassor. 1833.

<sup>2)</sup> Isocr. Areopag. § 147: επει τα γε πληθη και τας ακριβείας των νομων σημείον είναι του κακως οικείσθαι την πόλιν κτλ.

<sup>3)</sup> Auch von dem mitunter höchst einseitigen M. de Pauw in Recherches philosophiques sur les Grecs, tom. I, praef. p. XIII et p. 248.

## Familien - Erziehung und erster Unterricht.

Es wurde bereits im Allgemeinen angedeutet, dass man im klassischen Alterthum, abgesehen von den Vorschlägen einiger Philosophen und Theoretiker, im wirklichen Leben den Anfang der Erziehung, in dem Sinn einer systematischen und geflissentlichen Einwirkung auf das Kind, in der Regel nicht vor dem 6.-7. Lebensjahre ansetzen darf. Was vorausliegt, ist für uns überhaupt weniger durch seine Eigenart von Werth, als vielmehr dadurch, dass es ein ethisches und allgemeines Interesse erregt durch die allgemein-menschliche Uebereinstimmung, die sich bei aller nationalen Ungleichheit und Mannigfaltigkeit im Einzelnen dennoch in den Sitten und Bräuchen urverwandter Völker kund gibt, sobald es uns gelingt, aus den leider meistens nur zufälligen und zerstreuten Ueberlieferungen und Notizen der verschiedensten Schriftsteller des griechischen und römischen Alterthums ein Gesammtbild der ersten Kinderpflege (τροφή) oder der Erziehung bis zum Beginn des eigentlichen Schulunterrichts zu gewinnen und so gleichsam einen raschen Blick in die Kinderstube bei den Griechen und Römern zu werfen.

Wie anziehend und lehrreich nun auch ohne Zweifel der theoretische und philosophische Theil in einer Geschichte der Erziehung im klassischen Alterthum ist (man denke z. B. nur an die Werke von Limburg Brouwer, Alex. Kapp u. A.), so kann derselbe für uns, nach Plan und Zweck der vorliegenden Arbeit, doch nicht von derselben Bedeutung sein wie der praktische oder die Vergleichungen und Rückblicke, die sich aus einer unter dem Gesichtspunkte der Nutzanwendung unternommenen Darstellung des bezüglichen Schulunterrichts als beachtenswerthe culturgeschichtliche Resultate ergeben dürften. Denn wir haben uns, wie dies bereits oben am Schlusse der Einleitung zu den Knabenspielen erklart wurde, nicht etwa die Aufgabe gestellt, über die Erziehungssysteme der alten Philosophen zu spekuliren oder vielleicht zu untersuchen, wie viel oder wie wenig Ausführbares in denselben aus den alten Staatseinrichtungen entnommen oder ins alte Volksleben wirklich eingedrungen sein mag, oder inwiefern überhaupt die ererbte Ordnung der Dinge, und diese hat im Alterthum bekanntlich weit mehr als etwa heutzutage zu bedeuten, durch den Einfluss denkender Gesetzgeber und Neuerer im Staat Abanderungen und Neuerungen zulassen mochte. Unsere Aufgabe ist es hier vielmehr, indem wir uns, aus Rücksicht auf gewisse dringende Bedürfnisse der heutigen Erziehungspraxis, behufs der Ueberschaulichkeit und klaren Auffassung dieses Gebiets einen engeren Gesichtskreis abgrenzen, aus allgemein-ethischem und eulturgeschichtlichem Interesse die tüchtige und eigenartige, energische und concentrirte erzieherische Praxis zweier hochberühmten Culturvölker des Alterthums gegenüber dem immer bedrohlicher sich ausdehnenden und von der Hauptaufgabe zumeist abirrenden pädagogischen Betrieb unserer Zeiten, wenn auch nicht erschöpfend, so doch in fasslichen und anschaulichen Zügen vorzuführen, um auf solche Weise und durch diese Gegenüberstellung schliesslich nicht bloss historische, sondern auch praktisch anwendbare Ergebnisse, zumal in Fragen des nahezu unüberschbar zerfahrenen und zu verwerthen.

Dieselbe Rucksicht auf die Gegenwart nothigt uns, um nicht zu weitläufig zu werden, auch von einer eingehenden und ausführlichen Schilderung der allerersten Familienerziehung Umgang zu nehmen, wenigstens für jetzt, wenn wir auch bei unserm Rückblick auf's Ganze nicht ermangeln werden, gleichwie zu den Spielen, so auch für die weitere Ausbildung der Jugend, den geradezu unersetzbaren Werth der Familie in gebührender Weise zu würdigen. In der Hauptsache glichen die Kinderstuben des Alterthums so ziemlich den heutigen, und mancherlei Unfug der alten Ammen und Wärterinnen, sowie mancher allgemein menschliche Zug neben einigen charakteristischen, die sich von der griechischen und romischen Kinderwelt erhalten haben. wiederholt sich immerdar und wird sich bei jedem Volke wiederholen, dessen altererbte Grundsatze und Gebrauche 1) noch lebendig in ihm fortleben und in manchem Eigenthümlichen allerdings die Nation von ihren Nachbarn unterscheiden. Wir meinen natürlich ein tüchtiges und gesundes Volksleben, als welches uns das attische vom Anfange des sechsten Jahrhunderts v. Chr. bis auf die Katastrophe des peloponnesischen Krieges und das römische bis auf die Bürgerkriege im ersten vorchristlichen Jahrhundert erscheint, innerhalb welcher Periode Hellas mit bewundernswurdiger Kraft und Selbstandigkeit in Religion und in Kunst eine bedeutende Umgestaltung erfuhr, in der Wissenschaft aber eine ganz neue Schopfung zu Tage forderte, und durch Solon's Staats- und Religionsversassung Athen zum Mittelpunkt des geistigen Lebens der Hellenen sich ausbildete, während die Römer der republi-

νομιμα, αγραφοι νόμοι, ungeschriebene und herkömmliche Satzungen, vgl. Perikles bei Thukydides II, 39; Sopokles im Oed. R. v. 865; Antig. v. 455.

kanischen Epoche wie mit eiserner Nothwendigkeit Italien bezwangen und bald darüber hinausstürmten, zwischen Kämpfen und Triumphen wechselnd, so lange bei ihnen der alte Götterglaube und der einfache Sinn, die nationale Zucht und besonders ihr musterhaftes Familienleben noch nicht durch äussere, ihrem innersten Wesen feindliche Elemente gestört, langsam zersetzt und damit der Anfang vom Ende vorbereitet wurde, eine allmälige Fäulniss des gesammten staatlichen Organismus.

Man folgte also in der ersten häuslichen Erziehung in der Regel dem alten Herkommen. War auch im Alterthum die Freude am eigenen Dasein selbstverständlich die allgemeinste aller Freuden, so wurde dieselbe doch bedeutend erhöht durch die Geburt eines Kindes; denn je unsicherer der Schutz war, den bei den Alten der Staat allen vereinzelt stehenden Greisen und Kindern gewähren konnte, desto höher ward der Bestand und die Gemeinschaft der Familie geachtet, desto dankbarer der Kindersegen erkannt!). Wir finden demgemäss auch bei den Griechen und Römern den Brauch, die Geburt eines Kindes festlich zu begehen, bei welchem Feste die Acusserungen der Theilnahme in Glückwünschen, Geschenken und Gastmählern immer und überall im Ganzen als dieselben sich wiederholen, wenn auch im Einzelnen, vermöge der Eigenthümlichkeit jedes Volkes und in Folge der im Alterthum ungleich stärker als heutzutage bestehenden Abschliessung der Völker von einander, manche Verschiedenheit der solchen Gebräuchen zum Grunde liegenden Vorstellungen sich herausstellt. Dass ausserdem auch noch einiger Unterschied stattfand zwischen diesen Gebrauchen in wohlhabenden Familien und in den Wohnungen der Unbemittelten oder weniger Gebildeten, versteht sieh von selbst. Die ganz besondere Freude über die Geburt eines Knaben wird uns u. a. auch von Lukianos ausdrücklich bezeugt 2). - Dieses Geburtsfest nun hiess bei den Gricchen Amphidromia, d. h. Umlauf, weil man mit dem Kinde um den heiligen Herd lief. Das Fest vereinigte eine vierfache Feier in sich 3), nämlich die Reinigung der

<sup>1)</sup> Vgl. Chr. Petersen über Ursprung, Art und Bedeutung der Geburtstagsfeier bei den alten Völkern, in Westermann's Illustr. Deutsch. Monatsh. 1860, Decemberheft, S. 327 ff.

<sup>2)</sup> Cf. Lucian. Charon. § 17: εκείνος μεν γαρ ὁ χαίρων ότι αρρενα παίδα τέτοκεν αυτώ ή γυνή καὶ τους φίλους δια τούτο εστών καὶ τουνομα του πατρος τιθέμενος, εἰ ἡπίστατο ως επτέτης γενομένος ὁ παὶς τεθνήξεται, αρα αν σοι δοκεῖ χαίρειν ἐπ' αυτώ γεννωμένω; Ovid. Metamorph. IX. 675.

<sup>3)</sup> Hussoh. s. υ. αμφιδρόμια· ημέρα αγομένη . . . . τοις παιδίοις, τν ή το βρέφος περι την εστίαν εφερον τρεχοντες χυχλώ, χαὶ επετίθεσαν αυτώ <mark>όνομα</mark>, ότε υπό των

Wöchnerin (Lustration, auch am vierzigsten Tage nach der Geburt), die Weihe des Kindes, das Dankopfer und die Namengebung. Das erste geschah durch ein symbolisches Handewaschen bei der Mutter und ihren Frauen, während das Kind um das brennende Opferfeuer des Herdes getragen wurde und mit dieser Weihe seinen Namen empfing, gewöhnlich den des Grossvaters oder eines angesehenen Verwandten, wobei es von Seite des Vaters nachtraglich als echt (מיתסיפיע) anerkannt wurde 1). Dies geschah in der alteren Zeit am siebenten Tage nach der Geburt 2), später auch am zehnten 3). Bei den Römern aber erhielten die Madehen am achten, die Knaben am neunten Tage den Namen, daher in letzterem Falle das Fest nach der Nundina benannt wird; auch hatte hier der Tag geradezu von der Reinigung seinen Namen (dies lustricus), während das Fest auch als Namensfest (ονομαθεσία, dies nominum, nominalia) bezeichnet wird und im Uebrigen den Amphidromien der Griechen vollkommen entspricht, wenngleich die religiöse Grundlage für diese Feier bei genauer Betrachtung so verschieden ist, als es die Religionen beider Völker überhaupt waren 4). Von besonderem Interesse ist für uns hiebei auch das Geburtstagsgebet an diejenige Göttergruppe (θεοί γενέθλιοι, πατρωοι, όμόγνιοι), welche von den Eltern als Urheber des Kindersegens, von den Kindern als Beschützer ihrer Eltern, von Geschwistern als Zeugen ihrer gegenseitigen Liebe, von allen als Gründer und Erhalter des Geschlechts (des Stammes, der Sippe, φρατρη, φρατρα, φρατρια) so wie seiner Rechte und Pflichten verehrt wurden. Diese Götter (bemerkt Petersen S. 334) werden in allen Beziehungen schon von den Tragikern genannt und auch von Platon anerkannt und zwar in den Büchern von den Gesetzen, in denen er so häufig Solonische Einrichtungen andeutend als bekannt voraussetzt. Nur das Gebet zu diesen Göttern kann Aristoteles meinen, wenn er in der Charakteristik der Lebensalter darauf hinweist, dass am Geburtstage die Gedanken älte-

οιχείων και το δώρα επέμπετο. S. v. δρομιάφιον (δρομιάμφιον Salmas.) ήμαρ. εστί δε ημερών επτά από τής γεννήσεως, εν το βρέφος βαστάζοντες περί τη εστίαν γυμνοί τρέχουσι. Daher auch die Pluralbezeichnung τα αμφιδρομια oder γενέθλια, wie sie bei Festnamen überhaupt üblich war, um die verschiedenen Ceremonien und Abstufungen der Feier zusammenzufassen.

Cf. Augustin. de civitate Dei IV, 11 über die Gottheit Levana (levat infantes de terra). und τέχνα αναιρεϊσθαι = tollere, suscipere liberos.

<sup>2)</sup> Den z. B. auch Hesychios s. v. δρομιαμφιον ημαρ als solchen bezeichnet.

<sup>3)</sup> Daher die Ausdrücke δεκατην θυειν, εστιάν. Hesych, δεκατην θυομεν τη δεκατη ημερα τα ονόματα τοις βρεφεσιν ετίθεσαν, ό δε 'Αριστοτελης τη εβδόμη φησι.

<sup>4)</sup> Vgl. Chr. Petersen a. a. O. Seite 337.

rer Leute mehr in Erinnerung vergangener Zeiten, jüngerer in Hoffnungen auf die Zukunft sich bewegten. Der Hauptinhalt des Gebets war, wie überall und zu allen Zeiten, derselbe, ein langes glückliches Leben. Auch herrschte in Griechenland schon vor Herodot der Glaube, dass eines Menschen Charakter und Schicksale nach dem Wesen des Gottes bestimmt seien, an dessen Geburtstag er geboren war. Weil aber die Geburtstage des Hermes, der Bote und Diener des Zeus war, und des Herakles, der sein Leben in Mühen und Kämpfen für den Eurystheus zugebracht hatte, am vierten eines Monats gefeiert wurden, so war es sehon zu Aristophanes Zeiten sprichwörtlich geworden von einem Menschen, der zum Ruhm und Nutzen Anderer arbeitete, er sei am vierten geboren (Petersen S. 332, 2).

Die erhaltenen Werke, zumal die der älteren Epoche, geben uns freilich nur selten Gelegenheit, ins Innere des alten Familienlebens einen Blick zu thun, und es ist darum nicht mehr möglich nachzuweisen, auf welche Weise nach und nach eine gewiss ursprünglich stille Familienfeier zu einem grossen Feste ("Kindstaufsehmaus") mit Opfer und Mahl für die Freunde und Verwandten sieh entwickelte, das zuletzt mit seiner jahrlichen Wiederholung am Geburtstage, wie dieselbe wenigstens seit der Zeit Alexander's des Grossen bei den Griechen nachweisbar ist, zu einer prunkenden und höchst geräuschvollen Feier sich gestaltete. Auch ward es schon vor dem Zeitalter des Augustus üblich, Geburtstagsgedichte oder schriftlich abgefasste Glückwünsche zu obiger Feier oder doch einen bezüglichen Brief zu uberschieken 1); ebenso Geschenke, als Symbole des Wohlwollens, wie Ringe, mit Namen bezeichnetes Spielzeug, das bekanntlich öfter als Mittel diente, woran Eltern ihre Kinder und Geschwister einander erkannten; oder auch silberne Schreibröhren und kostbare Gefässe2). Auch solche Geschenke wurden, wie sich denken lässt, später immer mehr Veranlassung, einander in ihrer Kostbarkeit zu überbieten. Auch in Rom galt eine entsprechende Feier, und zwar feierte der Mann dem Genius, die Frau der Juno den Geburtstag. Nach Petersen (a. a.

<sup>1)</sup> Vgl. das auch als Muster antiken Curialstils interessante, einfache Gratulatious-schreiben des jungeren Plinius an seinen kaiserlichen Freund Traianus, Epp. X, 89. Opto. Domine, et hune natalem et plurimos alios quam felicissimos agas, acternaque laude florentem virtutis tuae gloriam, incolumis et fortis, aliis super alia operibus augeas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Petersen a. a. O. Seite 335 und W. A. Becker, Gallus, 2. Aufl. II, S. 54 über die αναγνωρίσματα, die bulla aurea etc. Dazu J. Marquardt Röm. Privatalterth. I. Abth. S. 83 ff.

O. Seite 340) liesse sich diese Uebereinstimmung in so eigenthumlichen Einrichtungen und Vorstellungen nicht anders als durch Uebertragung erklaren; ühertragen aber können dieselben nur sein zur Zeit einer innigen Verbindung, wie sie erst seit Solon in ihren Folgen sich geltend macht, der in seiner Gesetzgebung gar oft heimische Elemente nach agyptischem Muster entwickelt und umgebildet hat. Denn wie vieles andere, ist der homerischen Welt auch die Sitte den Geburtstag zu feiern noch fremd. Gebet, Opfer und Mahlzeit sind zwar Gebräuche. die bei jeder Festfeier vorkommen, und selbst Geschenke waren wenigstens auch sonst bei anderen Festen gebräuchlich. Die gleiche Verbindung dieser Gebrauche macht jedoch wahrscheinlich, dass sie von einem Volke auf das andere übergegangen sind; so dass wir nicht für jedes Volk Ursprünglichkeit und Selbständigkeit der Feier in Anspruch nehmen dürfen (Petersen S. 339). Erst durch die römische Litteratur scheint übrigens die alte Geburtstagsfeier der Lebenden in neuerer Zeit wieder in Aufnahme gekommen zu sein, da in der christlichen Kirche seit Jahrhunderten, wie in katholischen Ländern noch jetzt, nicht der Geburtstag, sondern der Namenstag, d. h. der Tag des Heiligen, dessen Namen das Neugeborne erhalten hatte, besonders gefeiert wird.

Nach dieser Familienfeier an den Amphidromien, die ebenso gut als die jährliche Geburtstagsfeier des verstorbenen Vaters an den Genesien, dem häuslichen Gottesdienst angehörte, blieb für das Kind die bei Jonern allgemein, seltener bei den Doriern und erst in späterer Zeit bei den Romern verwendete Amme (τίτθη, nutrix, auch mater Milchmutter, genannt) in ihrer Function, bis sie von der eigentlichen Kindswärterin (τιθήνη, τροφός) abgelöst wurde. Das Kind wurde fortan mit Honig (cf. Bockh, ad Pind. Olymp. VI, p. 158) und ahnlichen süssen und weichen Stoffen ernährt, mittelst Vorkauens u. dgl. Auch Wiegen werden erwähnt, aber erst in späterer Zeit (vgl. W. Ad. Becker, Charikl. II, S. 10), wobei indessen wahrscheinlich nur die verschiedenen Schaukelvorrichtungen überhaupt zu denken sind; wie denn auch eine Korbschwinge, ein Schild u. s. w. genannt werden 1). Auch fehlte es nicht an Schaukelliedern und Schlummerliedern 2). Von kleinem und grossem Spielzeug, Puppen (xopai) aus Thon und anderem war schon bei den Knabenspielen die Rede. Ebenso wenig

<sup>1)</sup> Vgl. Becker a. a. O. Seite 11, und oben S. 116 in den Knabenspielen, über Strickschaukel und Schaukelstuhl; Theokrit. Id. 24, 4.

<sup>2)</sup> βαυχαλήματα, χαταβαυχαλήσεις. Hesych. s. v. βαυχαλάν καταχοιμίζειν, τιθηνείν, παιδία μετ ψδής κοιμίζειν. s. v. βαυ αλιζόντων τιθηνούντων. s. v. χαταβαιχάλχον Λαχωνες, χοίμησον, cf. Maurit. Schmidt.

entbehrte die Kinderstube des Alterthums mancherlei Schreckbilder und Popanzen (Μορμώ, Μορμολύχη, Γόργω, Λάμια oder Εμπουσα, ἀλαχώ und andere Namen des Schreckens, vgl. Becker a. a. O. Seite 17), und geradezu sprichwörtlich sind die Ammenmärchen und Altweibergeschichten (γραῶν οθλος, τιτθῶν μοθοι), "bestätigt vom Grossmütterchen", deren wohlthätigen Einfluss man nicht gänzlich leugnen wird, vorausgesetzt, dass sie nicht durch die Uebertreibung alberner Wärterinnen ein zu starkes Grauen erregen und das zarte Kindergemüth und die Phantasie auf die Dauer zu zerstören drohen. Denn "erlebte Greuel sind schwächer als das Grauen der Einbildung" nach Shakespeare, Macbeth I, 3. Auch hier galt der beliebte Anfang "Es war einmal ein König und eine Königin" u. s. f. und Erzählungen, die sich unserem Ritter Blaubart u. a. an die Seite stellen lassen, sind gar nicht selten.

Allerdings ist etwas Wahres an der oft wiederholten Bemerkung, dass im Alterthum die Stabilität der Cultur ungleich grösser und ihre Entwickelungen schon deshalb langsamer waren, weil die umgestaltenden Entdeckungen und Erfindungen so gut wie ganz fehlten; oder dass die südlichen Volker noch heute in Gebräuchen, Sitten und Einrichtungen viel stabiler als die nordlichen sind, wie sich dort in Gegenden, die von der modernen Cultur nur oberflächlich berührt worden sind, so überraschend viel aus dem Alterthum bis auf unsere Tage erhalten hat 1). Gleichwohl aber dürfen wir doch unseres Erachtens das Leben der Kinderstube, welches sich sogar in Sparta den Augen der Polizei als undurchdringlich erweisen mochte (Dionys. Halic. Arch. XX, 2) mit allem, was damit zusammenhangt, als das Stabilste auch im antiken Leben betrachten. Ohne Zweifel waren daher, ausser mancherlei herkommlichen Gebrauchen und Gewohnheiten in der Pflege der Kinder, auch die meisten jener allgemein menschlichen Spiele, die immer wieder naturgemass und von selber sich erneuern<sup>2</sup>), den Kinderstuben jener Zeiten mit den heutigen gemein.

Hatte der Kleine solchergestalt in den ersten fünf Jahren sich müde gespielt mit Klapper, Wachsfiguren, Steckenpferd, Umwühlen und Häufeln von Sand<sup>3</sup>), und waren in seinen naiven Sinnes- und

<sup>1)</sup> Vgl. L. Friedlaender. Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, Vorr. S. VI.

<sup>2)</sup> παιδιαί αυτοφυείς werden sie passend genannt von Platon in den Gesetzen p. 794, A; vgl. oben in den Knabenspielen Einleit. S. 5 und S. 28.

<sup>3)</sup> Cf. Lukian. somn. 2: ετεκμαίρετο δὲ τατς έκ του κηρου παιδιατς.... ἀτοξέων αν τον κηρου η βοας ἢ ἴππους ἢ καὶ νη Δι' ἀνθρώπους ανέπλαττον κτλ. Hermotim. 33: το τοιουτον ομοιον αν είναι τοτς τῶν παίδων οίκοδομ ἡμασιν, α κατασκευασντες εκείνοι αυθτή ευθύς ανατρέπουσι κτλ.

Kraftübungen, den ersten Aeusserungen der Eigenart und Selbständigkeit, gleichsam wie in spielendem Lernen von den Eltern und Anverwandten vielleicht auch schon Vorbedeutungen für den künftigen Lebensberuf oder überhaupt eine bezeichnende und vielversprechende geistige Frühreife erkannt worden, dann kamen die Jahre des Lernens und des Eintritts in die Schule, womit die Wärterin vielleicht lange vorher den wilden Jungen geschreckt hatte (z. B. nach Lukian, Hermotim. 82.), Alles wie heutzutage. Solche Vorbedeutung des Kinderund Knabenspiels betreffend, mag hier, ausser den in der Einleitung zu den Knabenspielen S. 6 und S. 53 angeführten Belegen noch die folgende charakteristische Erzählung aus dem Leben des Nero (nach Sueton. Nero c. 22) erwähnt worden. Nero zog sich nämlich als Schulknabe durch sein unablässiges Gerede von den Circusspielen eine Rüge von seinem Lehrer zu, und als er einmal, ungeachtet des Verbotes, seinen Mitschülern gegenüber einen von den Pferden geschleiften grünen Wagenlenker bedauerte und der Lehrer deshalb zankte, erklärte der hoffnungsvolle Zögling, er habe von Hektor's Schleifung durch Achilleus gesprochen. - Es bestätigt uns dieses Beispiel auf eigene Weise, dass in Rom nicht etwa erst die erwachsene Jugend den Circus- und Fechterspielen ein leidenschaftliches Interesse schenkte, sondern dass wirklich die Kinder bereits Gladiatoren spielten, wie wir dies auch aus Epiktetos ersehen 1). "Nichts zeigt so sehr den ungeheuren Unterschied zwischen der Denk- und Empfindungsweise des römischen Alterthums und des heutigen Europa, als die Beurtheilung, welche die Schauspiele des Amphitheaters damals und jetzt bei Gebildeten fanden. In der ganzen römischen Litteratur begegnen wir kaum einer Aeusserung des Abscheus, den die heutige Welt gegen diese unmenschlichen Lustbarkeiten empfindet, "2) Waren nun auch solche Vorbilder von Seiten der Erwachsenen ohne Zweifel von ungünstigem Einfluss auf die kindliche Empfindung, so dürfen wir darüber doch nicht vergessen, dass dies eben romische Vergnügungen waren. Wie aber der erste Unterricht überhaupt in rationeller Weise an das Spiel angeknüpft wurde, werden wir weiter unten sehen.

Besitzen wir nun auch, wie sich leicht denken lasst, keine zusammenhängende und absichtlich entworfene Skizze einer solchen Familien-

<sup>1)</sup> Cf. Manuale 29, 3; Tacit. dialog. de orat. 29: quos alios adulescentulorum sermones excipimus, si quando auditoria intravimus? — Plin. epp. IX, 6, 2: tot milia virorum tam pueriliter identidem cupere currentes equos, insistentes curribus homines videre sqq.

<sup>2)</sup> L. Friedlaender a. a. O. Seite 241.

erziehung für die ersten Jahre, so ersehen wir gleichwohl aus mancherlei gelegentlichen Aeusserungen der Schriftsteller, in unabsichtlich gegebenen und deshalb für uns um so werthvolleren Zügen aus dem antiken Familienleben, dass man sich der hohen Bedeutung dieser ersten Erzichung der Kinder gar wohl bewusst war, in den meisten Familien der bessern Epoche mindestens ebenso gut wie heutzutage. Wahr bleibt es immerhin: des deutschen Lebens Kern ist das Familienleben und der Kern des deutschen Familienlebens ist die Achtung des Weibes, der würdigen Ordnerin des Hauses, die da herrschet weise im häuslichen Kreise" und vor Allem Hausfrau und Mutter und dann vielleicht auch eine "Dame von Welt" ist 1); und solche Eigenschaften, wie sie in dieser Beziehung, nach den bewundernden Ausdrücken der römischen Berichterstattung, schon der alte heidnische Deutsche besass, suchen wir vergebens im klassischen Hellas. Aber dennoch ist es bedeutungsvoll, wenn die Sprache der Römer für diese erste Ernährung und Behütung des Kindes von Seite der Mutter oder einer freien Frau aus der Familie, nicht einer Sklavin, eine eigene Redensart aufweist, in gremio matris educari. Wir wollen zur Erläuterung, um den Leser nicht zu ermuden durch Mittheilung aller uns bekannt gewordenen Belegstellen für die Thatsache, dass wenigstens im römischen Hause, in Folge der höheren Würde der römischen Hausfrau, weit mehr eigentliches Familienleben stattfand als bei den Hellenen, hier nur einiges Charakteristische anführen.

Vor Allem, heisst es in einer merkwürdigen, vielfach dem Tacitus zugeschriebenen und seiner auch allein würdigen Schrift<sup>2</sup>), liess jeder Romer seinen Sohn, das Kind einer tugendhaften Gattin, nicht in der Kammer einer gekauften Amme auferziehen, sondern am Herzen und auf dem Schoosse der Mutter (gremio ac sinu matris, cf. Cic. Brut. 58), die ihren grössten Ruhm darin fand, über ihr Haus zu wachen und ihren Kindern zu leben. Man wählte eine altere Verwandte von edler und bewährter Sinnesart aus, der man die gesammte Jugend einer ganz ausgebreiteten Familie anvertraute, in deren Gegenwart es kaum möglich war, ein unsittliches Wort auszusprechen, eine unanständige Handlung zu begehen. Und nicht bloss der Arbeit und dem Fleisse der Knaben, auch ihren Erholungen und Spielen (remissiones lususque puerorum) verlieh diese Aufsicht den Charakter der Unschuld und Sittsamkeit. So hat die Mutter der Gracchen, Cornelia, so Casar's

<sup>1)</sup> Vgl. Friedr. Gieline, Deutsche Zustande u. Interessen, Stuttg. 1864, I, S. 41.

<sup>2)</sup> Dialog. de orat, c. 28; vgl. damit das schöne Lob der Mutter des Agricola, Tacit. Agric. c. 4.

Mutter Aurelia, so des Augustus Mutter Atia die Erziehung der Kinder geleitet und grosse Männer der Welt erzogen. Diese strenge Zucht hatte zum Zwecke, dass der Knabe in der Zeit, wo sein Wesen noch rein und unschuldig war und noch keine falsche Richtung empfangen hatte, mit ganzer Seele edler Beschaftigung sich zuwende, und mochte ihn seine Neigung zur Kriegskunst oder zur Rechtswissenschaft und zur Beredtsamkeit führen, nur diesem Berufe lebend in seinem ganzen Umfange ihn erfasse. — Dann folgt eine stark contrastirende Zeichnung des Verfassers von dem Unfug und der Gewissenlosigkeit in der Kindererziehung seines Zeitalters, zu der sich leicht manche Parallele aus der Gegenwart ziehen liesse. - Aber auch bei den Griechen wird häufig das Glück solcher Kinder gepriesen, denen, von braven Eltern stammend, frühzeitig das edle Muster und Beispiel trefflicher Eltern vorschwebt, oder es wird in demselben Sinne das Lob eines edlen und wackeren Stammes überhaupt ausgesprochen 1). So wird die Abkunft von den für's Vaterland Gefallenen besonders hochgepriesen in den Leichenreden, gleich der Mutter und der Mutter-Erde<sup>2</sup>) und der Erziehung und Bildung, die das Vaterland überhaupt seinen Söhnen angedeihen lässt3).

Uns will es darum bedünken, als ob man im Alterthum den unschätzbaren Werth der Familienerziehung (vgl. auch die Einleitung zu den Knabenspielen S. 13) in mancher Beziehung, und vollends in der Umgebung der römischen Matrone, recht gut erkannt und durchschnittlich wohl ebenso gut zu würdigen verstanden habe, als es in unserer fortgeschrittenen Cultur der Fall ist. Zwar auf die Madchenerziehung bei den Griechen und Römern werden wir erst später eigens zu sprechen kommen; was aber die vielberufene Zurücksetzung und Verkummerung der Frauen bei den Griechen anlangt, so wollen wir gleichwohl schon jetzt andeuten, dass nach unserer Ueberzeugung und abgesehen von dem im Alterthum überhaupt vielfach vorkommenden Recht, die neugebornen Kinder zu tödten oder auszu-

<sup>1)</sup> Cf. Euripid. Hel. v. 941 sqq. Fragm. philos. graec. ed. Mullach, p. 485, no. 53: ον τρόπον επί των φυτών, καὶ επί των νέων ή πρώτη φυή πρώτα καρπον τῆς ἀρετῆς. Ibid. p. 221. Ant. Meliss. sermo περὶ γονέων χρηστών. Pseudo-Plat. Menex. p. 237, A: ἀγαθοὶ δ'ἐγένοντο δια το φυναι εξ αγαθών.

<sup>2)</sup> μητρίς, cf. Plat. de rep. p. 575, Ε: την παλαι φίλην μητρίδα τε, Κρητές φασι, καὶ πατρίδα κτλ.

<sup>3)</sup> Eurip. Heraclid. v. 297 sq. ουχ έστι τουδε παιοί χαλλιον γέρας || ή πατρός ἐσθλου κάγαθου πεφυχέναι κτλ. Eurip. in Alcum. ap. Stob. Grot. 363: ως αληθές, ἐσθλων ἀπ' ανδρων ἐσθλα γιγνεσθαι τέχνα || χακων δ'όμοια τη φυσει τη του πατρος.

setzen 1), woraus ohnehin nichts folgt für die Werthschatzung der Erziehung selbst, die Art und Weise, womit man sich in neuer Zeit in möglichst greller Ausmalung jener alten Zurücksetzung nicht etwa des weiblichen Geschlechts überhaupt, sondern auch der Mutter und Hausfrau nicht selten ergangen hat, wie es scheint, nach dem Satze von den Wirkungen des Contrastes, sicher übertrieben ist, und dass eine derartige Uebertreibung mittelst des Massstabes orientalischer Zustande sich immerhin schlecht genug verträgt mit gewissen, ganz dem natürlichen Verhaltniss entsprechenden Nachrichten und Schilderungen. Am allerwenigsten sollte man aber solche Schattenseiten aus dem Leben der alten Culturvolker, als hatte man "seine Freude dran", immer wieder beleuchten wollen in Zeiten, in denen man es erlebt hat, dass philosophische Väter ihre Kinder ins Findelhaus geschickt und hochgebildete Mutter ihren Emil oder ihre Emilie mit dem "Manna der freien Liebe" auferzogen haben, nachdem sie vielleicht während der ersten Lebensjahre ihrer Kinder, also zur entscheidenden Zeit der Grundlegung aller Erziehung, wo Gemüth unmittelbar auf Gemüth wirken sollte, denselben oft kaum einen kurzen Besuch abgestattet hatten. Die Resultate freilich einer solchen "mutterlosen" Erziehung veranschaulicht uns auch schon Aristophanes in jener Scene der Wolken Vrs. 1443 ff., wo der ungerathene Pheidippides, nachdem er gegen seinen Vater die Hand erhoben, zu diesem Frevel "einen neuen und ärgeren" androht, die Mutter zu schlagen wie den Vater. - Vielmehr erschien die häusliche Erziehung sogar dem in so vielen Stücken als frivol geltenden Lukianos als die wichtigste Grundlage aller edeln Bildung. Die erste Erziehung, bemerkt bei ihm Solon, überlassen wir den Müttern, Warterinnen und Lehrern, um die Kinder durch Erziehungsmittel, würdig der Freigeborenen, heranzubilden<sup>2</sup>). Was um so bedeutsamer ist, je weniger man sich solcher Anschauungen in einer Zeit versehen sollte, in welcher die wüste Sittenlosigkeit der späteren Römer in der Regel selbst auf den Schein einer höheren Bildung verzichtete. Die Wichtigkeit aber der ersten Umgebung des Kindes und der ersten Eindrücke, die sich der weichen Seele auf lebenslanglich einprägen, wonach also die grösste Fürsorge geboten erschien in der Wahl der Warterinnen, die zur Pflege und Bedienung nöthig waren, glauben verschiedene Schriftsteller der Alten

<sup>1)</sup> Vgl. Becker's Gallus II, S. 50 ff. dess. Charikles II, S. 5; J. Marquardt a. a. O. Seite 82.

<sup>2)</sup> Vgl. Lukian. Anach. § 19 und oben S. 229, Anmerk. 2. Grasberger, Erziehung etc. I. (Knabenpalästra).

nicht eifrig genug betonen und den Eltern, Erziehern und Lehrern zu sorgfältiger Beachtung empfehlen zu können. Denn

"Wahrlich ruhmvoll ist es, wenn ein Mann von Reichthum, und Geschlecht Kinder aufzieht, seinem Stamm ein bleibend Denkmal und sich selbst"!).

So hebt namentlich Cicero, wenn es ihm auch zunachst um einen speciellen Zweck zu thun ist, um reine Aussprache und richtigen Ausdruck des künftigen Redners, doch nachdrücklich hervor, dass bei der regen Empfanglichkeit und grossen Lebendigkeit des Kindergemüths die erste Umgebung von der grossten Wichtigkeit und für die ganze Erziehung von dauernden Folgen sei. "Es ist von grossem Einfluss, wen das Kind täglich zu Hause hort, mit wem es von Jugend auf redet, wie Vater, Mütter und Padagogen sprechen." (Cic. Brut. 58, 210; womit auch die einsichtsvollen Bemerkungen bei Quintilian. Inst. or. I, 5 zu vergleichen sind.) Diese Nachhaltigkeit der ersten Eindrücke in die zarte junge Seele verglich man daher nut einem den Alten gelaufigen Sprichwort dem bleibenden Beigeschmack, den ein Gefass von seiner ersten Füllung her bewahrt 2). Dagegen sind uns Klagen über arge Sorglosigkeit der Eltern in dieser Beziehung, wenn wir die ohnedies ziemlich milde Stelle bei Platon im Laches p. 179, A ausnehmen, erst aus der spätern Epoche und in den krassen Schilderungen des damaligen sittlichen Verfalls und der Auflösung alles Familienlebens aufgezeichnet. Am Vater wird in der Regel eher eine herbe Strenge hervorgehoben, und dies nicht etwa, wie der kundige Leser hier voraussetzen möchte, bloss am römischen Vater, der, nach seiner patria potestas und seinem in einzelnen Fällen auch grausam geübten Strafund Zuchtrecht, die Gewalt, welche die Natur den Eltern als Pflicht auferlegt, um das Kind während der Unmündigkeit zu leiten und zu schützen, als ein Recht über Freiheit, Leben und Tod in Anspruch nahm und auf die ganze Lebensdauer ausdehnte 3); und auch nicht erst in jener Periode, auf welche die manchmal unsicheren Streiflichter der sogenannten neueren Komodie fallen, wonach diese Herbheit der Väter und Padagogen gewöhnlich nicht zu lange vorhalt. Denn schon ein dem Solon zugeschriebener Ausspruch lautet dahin, dass man dem Sohne oder der Tochter nicht zulächeln solle, um nicht später weinen zu müssen 4). Dass jedoch alle übertriebene Strenge, die sich als Jah-

<sup>1)</sup> Plaut. Mil. glor. III, 1, 109, sq.

<sup>2)</sup> Vgl. die Ausleger zu Horat. epp. I, 2, 69: quo semel est imbuta recens servabit odorem || testa diu.

<sup>3)</sup> Vgl. Becker's Gallus, II, S. 47 ff.

<sup>4)</sup> Mullach, Fragm. philos. gr. p. 221: υίω καὶ θυγατρὶ μὰ προσμειδιάσης, ἵνα μη υστερον δακρυσης. Ibid. p. 345 ein schones Dictum des Demokritos: πατρός σω φρο-

zorn u. dgl. aussert, auch den Alten als verwerflich galt, werden wir später sehen. Auch die Mütter greifen nicht etwa bloss durch Beschwichtigen und Vermitteln ins Werk der Erziehung ein, sondern auch durch Züchtigungen, im Nothfall selbst mit dem Pantoffel 1). Den wesentlichen Antheil aber, den die Mutter an der Erziehung nahm, ersehen wir schon aus den Schilderungen der heroischen Zeit2) in ebenso charakteristischen Zügen wie aus den späteren historischen Nachrichten. Denn Jedermann, die ganze Familie, hilft mit beim Erziehunswerk und es entspinnt sich, wie das Sokrates im Platonischen Protagoras anschaulich schildert, ein förmlicher Wettstreit zwischen Wärterin und Mutter, dem Pädagogen und dem Vater selbst, auf welche Weise der Knabe recht wacker werden könnte<sup>3</sup>). Und wie gross auch die Mutterliebe ist (Euripid. Androm. 418-425), ihr Einfluss reicht in den überlieferten Erziehungsbeispielen gerade so weit, dass er wohl in der Regel diesseits der Linie jenes Tadels geblieben zu sein scheint, den Platon und Andere aussprechen, wenn sie gelegentlich die einseitige und unglückliche Einwirkung der Weiber auf Prinzenerziehung, z. B. am persischen Hofe, kennzeichnen 4).

Allerdings ist die Bedeutung der griechischen Hausfrau für das häusliche Leben und die Kindererziehung im Vergleich zu der Stellung der römischen ziemlich herabgestimmt; aber eine ganz nichtige kann sie unmöglich gewesen sein. Die Frau erscheint eben bei der politischen Rührigkeit des Mannes wie zur Seite geschoben; sie bleibt ohne alle Kenntniss der täglichen öffentlichen Vorgänge und kann schon deshalb nie zu der Bedeutung einer Veturia, Cornelia, Porcia und anderer römischen Frauen von weittragendem Einfluss und Cha-

σύνη μεγιστον τέχνοισ παράγγελμα, und p. 563 des Archytas: εστω ό πατήρ παράδειγμα άρετας τοις παισίν.

<sup>1)</sup> Vgl. die Belegstellen bei K. Fr. Hermann, Gr. Privatalt. S. 173. Anmerk. 13. Bei Aristophanes in den Fröschen Vs. 622 verbittet sich Jemand als die leichtesten Arten der Züchtigung, womit die Kinder der Freigebornen gezüchtigt wurden und mitunter auch selbst einander im Scherze schlugen, die "mit Lauch und Zwiebelröhrchen."

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. bei Theokritos Idyll. XXIV, 132: ωδε μεν Ἡρακλῆα φίλα παιδευσατο μάτηρ.

<sup>8)</sup> Plat. Protag. c. 15, p. 325, D sqq. καὶ τροφὸς καὶ μήτηρ καὶ παιδαγωγὸς καὶ αυτός ὁ πατηρ περὶ τουτου ὁιαμάχονται, όπως ως βέλτιστος εσται ὁ παις. Cic. Tuscul. disp. III, 27, 64: pueros vero matres et magistri castigare ctiam solent, nec verbis solum, sed etiam verberibus sqq. Vgl. auch bei Lukian. Anach. 20. med.; auf den weiteren Unterricht in γραμματα κτλ. ὑπὸ των γονέων, von den Eltern ertheilt, bezieht sich Dio Chrysost. XIII, p. 426, R. desgleichen Plutarch, Cato c. 20. Hievon wird später die Rede sein.

<sup>4)</sup> Plat. de legg. p. 694, D sq. p. 695.

rakter gelangen. Eine gewisse Zurücksetzung und Missachtung spricht sich in dieser Hinsicht unsres Erachtens auch aus in dem öfter wiederholten Spruch: Stillschweigen ist des Weibes Schmuck 1), eine Missachtung, die uns einerseits manches Beispiel von Entartung der Weiber bis zur Stumpfsinnigkeit (avaiolinia) und ihre gewöhnliche, von Simonides von Amorgos u. A. verspottete Bildungslosigkeit erklärt, andererseits auch manche seltsame Erscheinung des Weiberhasses und den so verbreiteten frivolen Umgang mit Hetaren. Indessen haben neuere Schriftsteller das ganze Verhältniss immerhin allzu einseitig sich vorgestellt; Sklavinnen waren die Hausfrauen denn doch nicht, wie unfrei und beschrankt sie auch ausser dem Hause sich bewegten. Aus Anekdoten über des Sokrates Xanthippe, die bekanntlich als lästig genug geschildert wird, sowie aus einzelnen ahnlichen Zeichnungen hatte man nicht sofort "faktische Belege" entnehmen sollen für die Allgemeinheit einer derartigen Amusie unter den griechischen Frauen und für den völligen "Abgang zarter Verhaltnisse". Man denke nur an die naive und einfache Schilderung, wie sie bei Xenophon im Buche vom Haushalt von der Heranbildung einer jungen Hausfrau durch ihren milden und verständigen Mann gegeben wird 2). Da erzählt Ischomachos, wie die Kenntnisse seiner jungen Gattin allerdings nicht über die weiblichen Arbeiten des Spinnens und Webens, der Kleiderverfertigung u. dgl. hinausgegangen seien und sie von allen andern Dingen möglichst wenig gesehen oder gehört gehabt habe, dafür aber unverdorben, massig, keusch und von gutem Willen gewesen sei. Das war gewiss das Vorbild einer echten Hausfrau bei den Athenern, wenn dasselbe auch bei weitem nicht überall erreicht worden sein mag, ebenso wenig als dies heutzutage nach anderen Anforderungen immer der Fall sein kann. Dagegen ist uns, wie gesagt, von den römischen Frauen bekannt, dass ihre Stellung, schon nach der Heiligkeit der romischen Ehe, eine weit bessere und würdigere war. Hier bewirkte die grosse Achtung reiner Weiblichkeit und die entschiedene, dem Germanischen verwandte Anerkennung eines hohen, den Frauen innewohnenden Werthes der Keuschheit und Tugend, dass

<sup>1)</sup> Sophokl. Ai 293: ὁ δ' είπε πρός με μαι ἀεὶ δ' υμνουμενα· || γυναι, γυναιξὶ κόσμον ή σιγή φέρει. Man erinnere sich auch an die freie Rede des Telemachos an seine Mutter, Hom. Od. I, 356 ff. des Hektor an Andromache, Il. VI, 490 ff. Mehr hierüber bei Aristoteles Polit. I, 5.

<sup>2)</sup> Xenoph. Oeconom. VII, 5: η ετη μεν ου πω πεντεκαίδεκα γεγονοία ηλθε πρός εμέ κτλ. Die Madchen wurden namlich sehr früh, oft schou im fünfzehnten Jahre verheirathet. Ovid. Metam. XI, 302: Chione . . . mille procis placuit, bis septem nubilis annis.

wenigstens in den älteren unverdorbenen Zeiten des Staates das gegenseitige Band zwischen Mann und Weib als innigstes und unauflösliches Lebensband betrachtet wurde. Eine solchergestalt sich ergebende echte Hauslichkeit und Festigkeit des Familienlebens fehlte den Griechen allerdings. Für die römischen Eheleute gab es sogar eine eigene Göttin des Hausfriedens, eine tagliche Wachterin mit ihrem Heiligthum auf dem Kapitol, das die Gatten besuchten, wenn sie sich entzweit hatten und wo sie nach der Auseinandersetzung ihrer Missverständnisse sich versöhnten 1). Der Frau wurden bei den Römern nach der Hochzeit die Schlüssel des Hauses übergeben; sie selbst, als Regentin des Hauswesens, theilte sich mit ihrem Gemahl auch in die Erziehung der Kinder und genoss innerhalb ihres Hauses grosse Freiheit und Ehrerbietung. Jetzt stelle man sich den ausserordentlichen und höchst wohlthätigen Einfluss vor, den unter selchen Voraussetzungen eine tüchtige Frau als Mutter auf ihre Kinder ausüben musste! Es ist darum schwerlich zu viel gesagt, wenn man gegenüber der griechischen Hausmutter, die allenfalls in Sparta ihren Sohn lehrte, wie er recht sterben konnte, wahrend die romische ihn unterwies, wie er recht leben und sterben sollte, in dieser hohen Stellung der Frau eine neue Erscheinung in der Entwickelungsgeschichte der Menschheit erkennt<sup>2</sup>). Dieser so unvergleichliche mutterliche Einfluss auf die Kinder und seine an christlich-germanische Züge erinnernde Werthschätzung unter den Mitgliedern einer Familie war bei den Romern auch in der Kaiserzeit noch keineswegs erstorben, wie wir uns überzeugen konnen z. B. aus einem schönen Denkmal kindlicher Liebe und Hingebung, wie es Seneka als Verbannter in Korsika seiner edlen Mutter Helvia errichtet hat. Es ist dies nämlich eine Trostschrift einziger Art, worin uns, im Gegensatze zu der grössten Krankheit jener Epoche, dem Mangel an Zucht in der Lebensweise des weiblichen Geschlechts, ein einfaches und ungeziertes Gemälde von der stillen Hoheit und dem kraftigen Charakter seiner in einem alten Hause streng und gut erzogenen Mutter überliefert ist3).

Den gesammten Stufengang nun von der ersten Erziehung des Knaben innerhalb der Familie bis zum Beginn eines mehrfachen Schul-

<sup>1)</sup> Vgl. über die Dea viriplaca Valer. Maxim. II. 1, 6; L. Preller, Röm. Mythol. S. 507.

<sup>2)</sup> Fr. Cramer, Gesch. der Erz. u. des Unterr. I, S. 370.

<sup>3)</sup> Cf. Seneca ad Helviam matrem de consolatione c. 2, 4; 16, 2. 3. 4; ad Marciam de consolat. c. 24, 1 sqq.; de beneficiis I, 9, 3; III, 16, 2.

unterrichts erkennen wir am besten aus einer bekannten klassischen Stelle des Platonischen Protagoras, die wir ihrer Bedeutung und Anschaulichkeit wegen hier einfügen wollen. Schon von zarter Kindheit anfangend, heisst es im 15. Kapitel des genannten Dialogs, belehren und ermahnen gute Eltern, so lange sie leben, ein Kind, sobald es nur versteht, was zu ihm geredet wird; sowohl die Wärterin als die Mutter, der Pädagog 1) und der Vater selbst bemühen sich im Wetteifer dafür, dass der Knabe auf das beste gedeihe, indem sie ihn bei jeder Handlung und Rede belehren und ihm zeigen, dies ist recht, jenes ist unrecht, dies ist gut, jenes schlecht, dieses fromm, jenes gottlos, dies sollst du thun, jenes unterbleiben lassen. Und wenn er gutwillig gehoreht, ist's gut; wo nicht, so trachten sie ihn wie ein Holz, das sich geworfen und verbogen hat, durch Drohungen und Schläge wieder gerade zu machen. Hernach wenn sie ihn in die Schule schicken, schärfen sie dem Lehrer weit dringender ein, für die Sittsamkeit (ευχοσμία) der Kinder zu sorgen als für den Unterricht im Lesen und im Kitharspiel. Die Lehrer aber achten darauf; und auch, wenn die Kinder schon Lesen gelernt haben und bereits das Geschriebene verstehen wie vorher das Gesprochene (φωνήν, den Laut, Ton), dann geben sie ihnen auf den Bankchen die Gedichte ausgezeichneter Dichter zu lesen und halten sie zum Auswendiglernen derselben an, in denen viele Zurechtweisungen vorkommen und viele eingehende Schilderungen sammt dem Preise und der Verherrlichung trefflicher Manner der Vorzeit, auf dass der Knabe sie bewundernd nachahme und sich ernstlich bestrebe, auch ein solcher zu werden. Desgleichen richten die Musiklehrer ganz dieselbe Sorgfalt auf die Sittsamkeit und sehen darauf, dass die Knaben keinen Unfug begehen. Ausserdem aber, wenn sie nunmehr die Kithar spielen gelernt haben, unterrichten sie diese wiederum in den Gedichten anderer vortrefflichen Dichter, namlich der Liederdichter, deren Lieder sie den Gesangweisen unterlegen (der Melodie anpassen) und dann mit Zeitmass und Wohlklang die Seelen der Kinder vertraut zu machen suchen, damit sie milder werden und durch Einhalten von Rhythmos und Harmonie geschickter zum Reden und Handeln. Denn das gesammte Leben des Menschen bedarf ja richtiges Zeitmass und harmonischen Einklang<sup>2</sup>),

1) Vgl. damit auch Plat. Lys. p. 208, D.

<sup>1)</sup> Πας γαρ ο βίος του ανθρώπου ευρυθμίας τε και ευαρμοστίας δείται. Cf. Cicero de offic. I, 40 extr.: ut in fidibus aut in tibiis, quamvis paullum discrepent, tamen id a sciente animadverti solet: sic videndum est in vita, ne forte quid discrepet; vel multo etiam magis, quo maior et melior actionum, quam sonorum, concentus est.

Ueberdies schicken sie die Kinder auch noch zum Turnlehrer (εἰς παιδοτρίβου), damit sie dem Körper nach besser ausgebildet auch einer tüchtigen Gesinnung dienen können und nicht nöthig haben, wegen körperlicher Untauglichkeit, es sei nun im Krieg oder bei andern Unternehmungen, sich feigherzig zurückzuziehen. Wenn sie dann aber ihre Lehrer verlassen, so nöthigt wiederum der Staat sie, die Gesetze zu lernen und nach diesen zu leben, u. s. f.

Der Unterricht im eigentlichen Sinn oder der Besuch einer öffentlichen Schule, die aber nicht "Staatsanstalt" war, begann für den griechischen Knaben in der Regel mit dem siebenten Jahre, von welcher Zeit an der Padagog oder Knabenführer in die Function der bisherigen Wärterin eintrat, als Aufseher und Begleiter der Kinder zur Schule, d. i. zum Unterrichtslokal des Lehrers 'im engeren Sinn oder des Grammatisten (διδασκαλείον) und zu jenem des Turnlehrers oder Padotriben (παλαίστρα). Die Angaben über diesen Zeitpunkt gehen freilich ziemlich auseinander, zumal da, wie es ja auch in unseren heutigen Verhältnissen der Fall ist, die Kinder wohlhabender Eltern oft möglichst frühzeitig durch eigene Hauslehrer vorgebildet und ebenso zur Schule geschickt worden sein mögen. Darum heisst es auch am Schlusse der obigen aus Platon angeführten Stelle: Dieses führt am besten aus, wer es am besten vermag; am besten aber vermögen es die Reichsten, deren Kinder auch am frühesten in ihrer Jugend anfangen die Lehrer zu suchen und am spatesten damit aufhören 1). So will Platon in seinen Gesetzen (VII, p. 793 sq.) den Kindern vom dritten bis in das sechste Jahr ihre Spiele gestatten, und nach Aristoteles dürfen die Kinder bis ins fünfte Jahr zu keinem Unterrichte, noch zu mühsamen Arbeiten angehalten werden, um nicht das Wachsthum zu hindern, wohl aber sollen sie so viel Bewegung bekommen, dass der Körper nicht unthätig bleibe; diese Bewegung mag man ihnen theils durch verschiedene kleine Geschäfte, theils durch Spiele verschaffen. Vom fünften bis zum siebenten Jahre aber sollen sie gleich Zuschauern einen Einblick, oder wie wir zu sagen pflegen, einen Vorgeschmack von denjenigen Kenntnissen erhalten, deren Erlernung ihrer wartet2). Damit stimmt vollkommen die aus-

<sup>1)</sup> Plat. Protag. p. 326, C: μάλιστα δε δύνανται οι πλουσιωταται, καὶ οι τούτων υιείς πρωταίτατα εις διδασκάλων τῆς ηλικίας ἀρξάμενοι φοιταν όψιαιτατα ἀπαλλαττονται.

<sup>2)</sup> C1. Aristot. Polit. VII, 15: την δ' εχομένην του τη ήλικίαν μεχρι πεντε ετων, ην ουτε πω πρός μάθησιν καλώς έχει προσάγειν ουδεμίαν ουτε προς αναγκαίους πονους, οπως μη την αυξησιν εμποδίζωσι, δει τοδαυτης τυγχάνειν κινησεως, ωστε διαφευγειν την αργίαν των σωμάτων τη χρη παρασκευαζειν και δι αλλων πραξεων και δια τῆς παιδιας. Gegen

drückliche Angabe in einer pseudoplatonischen Schrift, dass mit sieben Jahren die langen Leiden des Knaben unter dem strengen Schulregiment ihren Anfang nehmen 1). Der Padagog mochte nun allerdings seine Function schon früher beginnen, wenn auch nicht gerade, wie Plutarch (ότι διδακτόν η αρετη, c. 2) vielleicht im bildlichen Sinne berichtet, sobald das Kind entwohnt war (εκ γαλακτος); aber der eigentliche Schulunterricht begann nach den obigen zuverlässigen und übereinstimmenden Angaben in der Regel sicher nicht vor dem siebenten oder dem vollendeten sechsten Lebensjahre. Uebrigens auch nicht viel später; denn wenn Platon bei einer andern Gelegenheit (de legg. VII, p. 794; p. 809) den Schulunterricht im Lesen und Schreiben (εν γραμμασιν) erst mit dem zehnten Jahre beginnen lässt, so wird uns durch diese Aufstellung nur das anfangliche Uebergewicht der körperlichen Uebungen, also des gymnastischen Unterrichts, für die Erziehung empfohlen, und ist dasselbe, nach unserer Ueberzeugung, immerhin naturgemässer als die Forderung eines Quintilian, der, natürlich im Interesse seines zu einem Redner-Ideal heranzubildenden Muster-Zöglings bereits mit fünf Jahren den grammatischen Unterricht begonnen wissen will (Inst. orat. I, 1), wenn auch dieser Anfang als Spiel (lusus) eingeleitet werden mag, wie er weitlaufig auseinandersetzt. Einen ähnlichen sachten Anfang mit fünf Jahren (ἀπὸ πέντε ἐτιον) und einem Uebergang zum eigentlichen Lernen vom siebenten Jahre an, wie Aristoteles an der angeführten Stelle, meint ohne Zweifel auch Platon in seinen Gesetzen p. 789, A, verglichen mit p. 790, A. - Uebrigens ist cs schwerlich bloss zufällig, wenn Aristoteles drei Hauptperioden der Erziehung von sieben zu sieben Jahren ansetzt, also von der Geburt bis zum siebenten Jahre, dann bis zur Mannbarkeit und endlich bis zum einundzwanzigsten Jahre. Wie manche Dichter nicht mit Unrecht die Menschenalter nach solchen siebenjährigen Perioden eingetheilt hätten, so sollten auch die Kinder bis zum fünften Jahre nichts lernen, bis zum siebenten zusehen und zuhören, von da bis zur Mannbarkeit lernen und leichtere Leibesübungen treiben, iu den nachsten drei Jahren nur musikalischen und wissenschaftlichen Unterricht erhalten, und endlich bis zum einundzwanzigsten Jahre sich den schweren Uebungen und

das Ende des Kapitels aber sagt er: διελθόντων δε των πέντε ετών τα δυο μέχρι των επτα δει θεωρους ήδη γινεσθαι των μαθήσεων, ας δεήσει μανθανειν αυτούς.

<sup>1)</sup> Axiochos p. 366, Ε: όποταν δε είς την επταετίαν αφικηται (το νήπιον) πολλους πονους διαντλήσαν, παιδαγωγοί καὶ γραμματισται καὶ παιδοτρίβαι τυραγνούντες κτλ; cf. Pseudo-Plutarch. de educat. pueror. c. 40.

einer bestimmten Diatetik unterwerfen, theils um den Verirrungen des Geschlechtstriebes vorzubeugen, theils um sie für den Krieg und andere körperlichen Anstrengungen fähig zu machen 1). Eine merkwürdige Mahnung, den Knaben ja nicht zu lange ohne körperliche Uebung sitzen und damit träge werden zu lassen, findet sich schon bei Hesiodos 2).

Man nimmt nun gewöhnlich an, dass der gymnastische Unterricht ziemlich gleichzeitig mit dem musischen begonnen habe 3). Nach unserer Ueberzeugung ist indessen eine solche Annahme, wenigstens was die griechischen Verhaltnisse betrifft, schwerlich richtig. Vielmehr scheint uns aus den verschiedenen Angaben der alten Schriftsteller, die sich auf diesen Punkt beziehen lassen, unzweifelhaft hervorzugehen, dass mit dem Besuch der Palästra und des Unterrichtes durch den Padotriben der Anfang gemacht wurde; jedoch keineswegs, wie sich denken lässt, mit einem strengen gymnastischen Unterricht oder mit anstrengenden Leibesübungen, sondern mit den wiederholt erwähnten leichteren (χουφότερα) Uebungen, die sich gerade am natürlichsten und zwanglosesten an die bisherige, mehr eigenwillige Bethätigung körperlichen Gedeihens und zunehmender Gewandtheit von Seite des Knaben anschloss. Oder will man im Ernst voraussetzen, was keine einzige Nachricht bestimmt andeutet, dass der Knabe sofort von der angegebenen Zeit an Tag für Tag zwei verschiedene Schullokale besucht habe, und zwar ein jedes auf die gleiche Zeitdauer? Wir können uns nicht dazu entschliessen, eine solche moderne Anschauung von der unmittelbaren Aufeinanderfolge verschiedenartiger Unterweisung auf den ersten hellenischen Knabenunterricht zu übertragen. Es hätten doch, wenn dieser Unterricht nach seinen beiden Hauptrichtungen, der gymnastischen und der grammatischen, ziemlich gleichzeitig begonnen und fortgeführt werden sollte, die betreffenden Lokalitäten, wie dies nach der ausdrücklichen Angabe bei Aeschines geschah, weder gleichzeitig

<sup>1)</sup> Cf. Aristot. Polit. VII, 15 extr; VIII, 4 init.

<sup>1)</sup> Έργ. 750 ff. μηδ΄ ἐπ΄ ἀκινητοισι καθίζειν, ου γὰρ αμεινον, || παιδα δυωδεκαταίον, οτ ἀνερ' ἀνηνορα ποιε. || μηδε δυωδεκαμηνον. Vgl. Gottling zur Stelle. Solon. Fragm. rec. Bergk. 25: παις μεν ἄνηβος εων ετι νηπιος ερκος ὀδόντων || φυσας εκβάλλει πρωτον επτ ετεσι || τους δ' έτερους ότε δη τελέσει θεος επτ' ἐνιαυτους κτλ. Cf. Paroemiogr graec. ed. Leutsch II, p. 626.

<sup>3)</sup> Vgl. Schömann, Griech. Alt. 2. Aufl. I, S. 521; Krause, Gesch. der Erz. und des Unt. S. 99 mit Berufung auf die obige Stelle aus dem Axiochos; noch vorsichtiger aber drückt sich Bernhardy aus, Griech. Litt. 2. Aufl. I, S. 78: "Auf die geistige Vorbildung folgte früh, zum Theil war ihr gleichzeitig, der gymnastische Cursus."

eröffnet noch auch geschlossen werden können. Wenn aber die Knaben die gymnastische Schule zu einer andern Tageszeit besuchten, als die grammatische oder die des Musikmeisters, wozu dann das strenge Verbot, eine Palastra oder eine musische Schule zu einer früheren Stunde zu öffnen oder später zu schliessen, als es das Gesetz will? 1) Man mag sich also zu dieser Frage stellen wie nur immer, so ergibt sich die Nothwendigkeit verschiedene Abtheilungen oder Curse für den Unterricht vorauszusetzen, d. i. für Knaben von verschiedenem Alter auch eine entsprechende Modification der beiden Hauptarten des alten Schulunterrichts anzunehmen; wie z. B. Aristoteles an der vorhin erwähnten Stelle für eine gewisse Lebensepoche naturgemass den einen Lehrgegenstand mit grösserem Nachdruck betrieben wissen möchte als den andern.

Ist diese Voraussetzung richtig, so sehen wir nicht ein, warum wir nicht an unserem Satze festhalten sollten, den wir, wenn auch in verschiedener Form, bereits zu wiederholten Malen auszusprechen genöthigt waren, dass nämlich, wie im modernen Jugendunterricht die frühzeitige und fortgesetzte Einwirkung auf die geistige Bildung vorherrscht, so im antiken griechischen und grossentheils, wie wir sehen werden, auch im römischen eine rechtzeitige Einwirkung auf die leibliche und geistige Entwickelung des gesammten Menschen sich geltend macht. Am allerwenigsten aber konnte es den Hellenen einfallen, gleichzeitig die beiden Hauptrichtungen in der Erziehung mit ganz gleichem Eifer schon vom siebenten Jahre an cultiviren zu wollen; und was z. B. Isokrates an einer bedeutsamen Stelle (περὶ αντιδ. § 181-185), die wir als zu ausgedehnt hier nicht anführen wollen, in diesem Betreff auseinandersetzt, ist nicht blosse rhetorische Diatribe, sondern die gemeine Ansicht aller Philosophen und Sophisten überhaupt, deren padagogische Maximen wir kennen.

Je nach der Zahl der Jahre des Zöglings und je nach der langsameren oder rascheren Ausbildung der jungen Eigenart musste demnach die eine oder die andere Richtung in der Erzichung und im Unterricht überwiegen. Dies gilt uns, wie gesagt, als ein allgemeiner natürlicher Grund und als ebenso ausgemacht wie irgend ein anderes Axiom es sein kann, bei dem man allenfalls genöthigt ist mit ein paar kurzen Worten des Contrastes einen scharfen Gegensatz zwischen antiker und moderner Cultur zu bezeichnen und festzuhalten. Freilich immer auf die Gefahr hin, dass damit vorerst nur ein Fingerzeig

<sup>1)</sup> Cf. Aeschin, adv. Tim. § 9: καὶ τοὺς διδασκαλους τα διδασκαλεία καὶ τοὺς παιδοτρίβας τας παλαιστράς ἀνοίγειν μεν απαγορεύει μη πρότερον κτλ.

gegeben werde. Nach Aristoteles soll nun aber entschieden die ethische Vorbildung der litterarischen und dem Schulunterricht im Lesen und Schreiben vorangehen, der Körper vor dem Geist erzogen, der Knabe also fürs Erste dem Unterricht des Padotriben übergeben werden 1). Wir wundern uns keineswegs 2) darüber, dass Aristoteles sich nicht zugleich erklart habe, wann der Anfang mit dem Unterricht im Lesen und Schreiben (εν γραμμασι) gemacht werden soll: er hatte ja keine Schulregulative zu entwerfen, und er lässt obendrein den Knaben sogar schon vor dem siehenten Jahr in die Gymnastik einführen (Polit. VII, 17, vgl. Polit. VII, 15 in Betreff des Kinderspiels). Wie sich von selbst versteht, war aber dieser erste Schulunterricht nicht ein einseitiger eigentlicher Turnunterricht, sondern ging auf die allgemeine Bildung des Aeussern (ευχοσμία), aut die Beobachtung von anständiger Haltung und Sittsamkeit von Seite des Knaben überhaupt, also, wie wir das unten im Einzelnen sehen werden, auf die Zucht und Unterweisung durch den Knabenzuchtmeister oder Padotriben, der gewiss auch den Namen von diesem ersten Unterricht erhielt.

Was Platon betrifft, so lässt er in seinem Staat allerdings den ersten Unterricht des Knaben mit der Musik beginnen (de rep. II, p. 376, E; p. 377, A), obwohl er sich anderswo der frühzeitigen körperlichen Ausbildung nicht abhold erweist; dagegen nach den Gesetzen desselben Denkers soll der Knabe schon nach vollendetem sechsten Jahre zum Lehrer der gymnastischen und kriegerischen Uebungen gebracht werden 3). Hiebei ist jedoch nicht zu übersehen, dass Platon in den Gesetzen die ersten Leibesübungen auf die oben erwähnten naturgemässen Kinderspiele (αυτοφυείς παιδιαί) folgen lässt, also einsichtsvoll den ersten Unterricht ans Spiel geknüpft wissen will (de legg. p. 820, D; 643, D); als solcher konnte aber schwerlich der Lese- und Schreibunterricht gemeint sein, auch wenn wir voraussetzen, dass bereits im elterlichen Hause prüfende Versuche stattgefunden hatten. Denn es wird ausserdem bemerkt, wie die hierauf bezüglichen Uebungen, im Interesse der Grundlegung einer ganz

<sup>1)</sup> Polit. VIII, 3: επεὶ δε φανερόν, ποτερον τοῖς εθεσ παιδευτεον η τῷ λόγῳ και περὶ το σωμα πρότερον η την διανοιαν, δήλον εκ τουτων, οτι παραδοτέον τους παιδας γυμναστική και παιδοτριβική τουτων γαρ η μεν ποιαν τινα ποιει την εξιν του σωματος, η δε τα έργα κτλ. Womit zu vergleichen VII, 13.

<sup>2)</sup> Mit W. A. Becker, Charikles II, S. 24.

<sup>3)</sup> Cf. de legg. VII, p. 794; Krause, Gesch. der Erz. S. 99 Anmerk. 2 findet mit Recht ausser vielen andern auch darin einen Beweis, dass beide Werke, der Staat und die Gesetze, zu ganz verschiedenen Zeiten verfasst sein müssen.

gleichmässigen körperlichen Ausbildung, bei gewissen. Gliedmassen jedesmal nach rechts und links vorgenommen werden sollen u. dgl. mehr.

Wir beruhigen uns daher nach dem Gesagten durchaus nicht bei der Annahme Krause's a. a. O. S. 99, wie es viel wahrscheinlicher sei, dass man sich in keiner Beziehung, nämlich weder nach der gymnastischen noch nach der grammatischen Seite hin, übereilt und den Knaben vor zurückgelegtem siebenten Lebensjahre höchstens mit leichten Spielen beschäftigt habe, sondern wir schliessen ausser den bereits angegebenen Gründen auch aus den Platonischen Gesetzbüchern auf eine Praxis im obigen Sinne für das tägliche Leben, indem diese Schrift gerade durch die Discrepanz, in welcher sie anerkanntermassen durch ihre Descendenzen und Concessionen an die Wirklichkeit zu den Büchern vom Staate steht, für die echte Erziehungs- und Unterrichtscpoche ein Uebergewicht der leiblichen Uebungen andeutet, weshalb auch 1) geradezu bemerkt wird, ohne Gymnastik und die weitere Ausbildung hatten Leib und Seele keinen Werth. Und nicht minder bedeutsam heisst es in unserem Sinn im Protagoras in jener bereits angeführten kurzen aber vortrefflichen Schilderung des gewöhnlichen Stufengangs in der Erziehung eines hellenischen Knaben: Nachher, d. i. nach der ersten häuslichen Erziehung, wenn die Eltern ihn in die Schule schicken, schärfen sie dem Lehrer weit dringender ein, für die Sittsamkeit der Kinder zu sorgen als für den Unterricht im Lesen und im Kitharspiel 2).

Beherzigt man nun diese Bedeutung des ersten gymnastischen Unterrichts, wie derselbe vom Pädotriben und den andern Lehrern und Gehülfen in der Palästra begonnen wurde, so wird vollends klar, wie dem Aristoteles (Polit. VII, 13) nach der Verschiedenheit der menschlichen Seele und der sich hierauf stützenden Tugenden alle Erziehung als eine zweifache gilt, eine sittliche durch Angewöhnung (vgl. oben S. 208 f.) und eine intellektuelle durch Unterricht. Wie aber der Körper sich früher entwickle als die Seele, so auch der

<sup>1)</sup> z. B. de legg. p. 743, Ε: χωρίς γυμναστικής καὶ τής αλλης παιδείας κτλ.
2) Πολυ μάλλον εντέλλονται επιμελείσθαι ευκοσμίας των παίδων η γραμματων τε καὶ κιθαρίσεως κτλ. Wenn jedoch bei Plutarch Alkib. schon c. 3 die Palastra erwähnt wird und erst c. 7 die bekannte Scene mit dem γραμματοδιδάσκαλος, so sind daselbst nur zufällig die Leibesübungen vor dem ersten grammatischen Unterricht aufgeführt, da es dem Schriftsteller allem Anschein nach in einer solchen Einleitung bloss um die Zusammenstellung charakteristischer Notizen zu thun war.

vernunftlose Theil derselben eher als der vernünftige. Daher auch Zorn, Verlangen, Begierde sich in den Kindern bald nach der Geburt aussern, während Verstand und Vernunft erst später hervortreten. Man müsse demnach auf die Bildung des Körpers früher bedacht sein als auf die der Seele, und bei dieser wieder zuerst das Begehrungsvermögen zu regeln suchen; denn die Natur der menschlichen Seele bringe es mit sich, dass die moralische Bildung der Verstandesentwickelung vorangeht. Um der Vernunft willen namlich sorge man für die Triche und Bestrebungen, um der Seelen willen für den Körper. In ähnlicher Weise verbreitet sich auch Platon wiederholt über die gleichmässige Verbindung der Gymnastik und der musischen Unterweisung. Während ihm insbesondere als nothwendig gilt, dass jeder dieser beiden Hauptgegenstände der pädagogischen Einwirkung für sich selbst harmonisch behandelt werde, bringt er, wie wir weiter unten sehen werden, die gesammte Gymnastik ebenfalls in eine innige Verbindung mit der musischen Erziehungspraxis. Ausgehend von der Ansicht, dass bei der Ausbildung des Körpers nicht bloss einseitig Kraft und Stärke, sondern auch Anmuth und Kunst erzielt werden müssen, theilt er die Gymnastik in zwei Haupttheile, in den für das Ringen (πάλη) und in den für den Tanz (ορχησις), wovon dann der letztere wieder in seinen würdigen Unterarten besprochen und empfohlen wird, so dass gerade die physische und die moralische Erziehung des Menschen auf diese Weise innig mit einander verbunden werden sollen. Denn von der musischen Kunst erhalten die Bewegungen der Tanzenden Takt, Tonart und Gesang (Worte) und werden dadurch beseelt und vergeistigt, so dass schliesslich Körper und Seele für den lebenden Menschen ihre Einheit nicht besser und vollkommener veranschaulichen können als im kunstvollen Spiele des Tanzes 1).

<sup>1)</sup> Cf. Plat. de rep. II, p. 376, E; III, p. 411, E; p. 412, A; Tim. p. 88, C; de legg. VII, p. 795, E: τα δε μαθηματά που διττα, ως γ' είπειν, χρησασθαι ξυμβαίνοι αν, τα μέν όσα περί τὸ σωμα γυμναστικής, τα δ' εύψυχίας χαριν μουσικής τα δε γυμναστικής αυ δύο, τὸ μέν της το δέ παλη τής ὀρχήσεως δε αλλη μεν Μουσης λεξιν μιμουμενων, τὸ δε μεγαλοπρεπές φυλαττοντας αμα καὶ ελευθερον αλλη δε ευεξίας, ελαφρότητός τε ενεκα καὶ καλλους των του σωματος αυτου μελών και μερών κτλ.

## Die Turnschule der Knaben.

Wie der Körper vor dem Geiste sich entwickelt, so bildet sich die hellenische Gymnastik, die Kunst der körperlichen Gewandtheit und Stärke, vor der Wissenschaft aus, dem Ziel und Mittel für die geistige Ausbildung. Ein gesunder Körper war demnach, wie wir wiederholt gesehen haben, den Griechen die Bedingung einer freien Geistesbildung. Wir treffen darum schon bei Homer Beschreibungen gymnischer und ritterlicher Wettkämpfe und anmuthige Schilderungen jener körperlichen Ausbildung und all der behenden Künste, die noch in späteren Zeiten das Hauptelement der Gymnastik und Agonistik ausmachen. Das ursprüngliche System dieser Uebungen war jedoch äusserst einfach, wobei obendrein für die Erzählung von dem gesegneten Inselvolk der Phaaken zu beachten bleibt, dass bei diesen das gymnastische Element nur als Bedingung eines heitern, gesunden und geselligen Lebens erscheint und nicht auch als Vorbereitung zu kriegerischer Wehrfahigkeit 1). Die Uebung im Laufen genügte, nach dem einfachen Betrieb im homerischen Epos, um den Beinen Gewandtheit, der Sprung, um denselben Stärke zu verleihen. Die Arme erlangten durch den Diskos- oder Scheibenwurf Kraft, durch den Speerwurf Gelenkigkeit und Sicherheit. Das Ringen übte Arme und Beine, wie den ganzen Körper, in Gewandtheit und Kraft und brachte Harmonie in die Bewegungen, welche ausserdem besonders erstrebt ward in der Verbindung dieser fünf Kampfarten zum Pentathlon oder Fünfkampf. Dazu kam der Faustkampf, in welchem die Kampfenden einander, ohne sich gegenseitig zu fassen, mit Bleikugeln, die mit Riemen an den Händen befestigt waren, Schlage zu versetzen suchten. "Die mit dieser Kampfesart verbundene Lebensgefahr schloss dieselbe indess von dem Jugendunterricht aus, und sie war in einzelnen Staaten ganz verboten 2)." Endlich wurde noch im Pankration das Ringen mit dem Faustkampfe verbunden aber mit Hinweglassung der gefährlichen Bleikugeln. "Diese acht Uebungen, namlich sechs einfache: Lauf, Sprung, Diskoswurf, Speerwurf, Ringen und Faustkampf, und zwei zusammen-

<sup>1)</sup> Vgl. Krause, Gesch. d. Erz. S. 59.

<sup>2)</sup> Chr. Petersen a. a. O. S. 4.

gesetzte: Pentathlon und Pankration, machten in alterer Zeit die ganze Gymnastik der Griechen aus und sind für die Einrichtung der Gymnasien massgebend gewesen 1)."

Bei der ursprünglichen Einfachheit dieser Uebungen bedurfte man lange Zeit keiner besondern Einrichtung. Nur ein freier Raum mit einem geebneten, nicht allzu harten Boden (daher bei Homer εν τυχτω δαπέδω) war nothwendig. Bald jedoch entstand, der Natur der Sache nach, ein Gebaude zum Schutze der sich Uebenden oder der Kampfenden gegen die Unbill der Witterung; ausserdem wurde bald auch an einen Aufbewahrungsort für die abgelegten Kleider gedacht, da die Uebungen nackt vorgenommen wurden: dazu kam ferner, dass ein solcher Ort erforderlich wurde schon um das Oel vorrathig zu haben, womit sich die Ringenden, um die Glieder geschmeidig zu machen, vorher einzureiben pflegten. Nackte Ringer aber, die mit Oel eingerieben waren, konnten einander nicht fassen und wurden deshalb mit feinem Sande bestreut. Auch dieser bedurfte eines Raumes, wo er gegen Nasse gesichert war. Erwagen wir endlich 2), dass nicht bloss die Ringenden, sondern Alle, an welcher Art der Uebung sie sich auch immer betheiligten, mit Schweiss und Staub bedeckt wurden, so ergibt sich, dass für Reinigung gesorgt werden musste, wozu ausser einigen Geräthen ein Bad erforderlich war. "Da Flüsse und Teiche in Griechenland selten sind und nicht gerade an Orten, die sonst für diese Uebungen geeignet schienen, sich fanden, wurden künstliche Wasserleitungen und Büder angelegt3)."

Das war der einfache Stufengang in der Entwickelung bescheidener Ringstätten zu jenen kostspieligen Luxusbauten, als welche die späteren Gymnasien und vollends die Prachtanstalten dieser Art in der römischen Kaiserzeit erscheinen, die als ein ganzer Complex von Hallen und Gebäuden, Renn- und Wandelbahnen, Thermen etc. den einfachen ursprünglichen Zweck kaum mehr erkennen lassen. Dort in den baumreichen Ringplätzen, die sich vor der Stadt ausbreiteten, entfaltete sich der athenische Bürgersohn und wuchs in den Staat hinein, nicht mittelst einer dressirenden Zucht nach spartanischer Weise, sondern in einer harmonischen Erziehung zur freien und vollen männlichen Entwickelung.

Je nachdem man nun die Anzahl der Theilnehmer sich denkt, mussten die Uebungen einen geringeren oder einen grösseren Raum

<sup>1)</sup> Petersen ebenda.

<sup>2)</sup> Mit Petersen a. a. O. S. 5.

<sup>3)</sup> Petersen ebenda.

erfordern; einen geringen selbstverständlich, wenn nur Einzelne sich übten oder die Uebungen von wenigen Paaren vorgenommen wurden. Beim Springen jedoch und beim Ringen, im Faustkampf und Pankration, überhaupt bei Uebungen, die ganz abgesehen von der Anzahl der Theilnehmer, eine gewisse Ausdehnung des Raumes wenigstens nach einer Richtung erfordern, wie der Lauf, der Diskos- und der Specrwurf, bedurfte man bereits eine Räumlichkeit von bedeutender Länge und, wenn Viele zugleich sich üben wollten, auch von einer entsprechenden Breite. Ringen und Laufen galten nun aber gerade als die wichtigsten Uebungen, wie wir unten bei der Betrachtung im Einzelnen sehen werden, und so erklart es sich, warum, abgeschen von der allgemeinen Benennung Gymnasion (von γυμνός nackt, γυμνουν entblossen, γυμναζεσθαι sich nackt üben), womit eigentlich jede gymnastische Uebung überhaupt bezeichnet wurde 1), die beiden Hauptplatze für diese Uebungen auch ihre Namen davon erhielten, nämlich Palastra oder Ringschule (von παλη, παλλειν = schwingen)2) und Dromos oder Lauf bahn (on δραμεῖν = τρέχειν laufen) 3). Offenbar bedeuteten die beiden Wörter ursprünglich die Uebung selbst, dann den unbedeckten Raum, in dem sie angestellt wurden, und endlich haftete der Name Palästra vorzugsweise an dem Gebäude, das für die Ringer und Pankratiasten errichtet worden war; während die Laufbahn im Freien Dromos genannt wurde und die bedeckte Laufbahn, nach der weiteren Entwickelung des Ganzen, mit einem andern Worte Xystos hiess (ξυστός, sc. δρόμος, von ξυειν glätten)4). Sollten nun alle Uebungen, wie sie der Fünfkampf oder das Pentathlon in sich vereinigte, nach- und nebeneinander geübt werden, so mussten auch die entsprechenden Räumlichkeiten einander nahe liegen; ein solches Ganze, von einer Ringmauer eingeschlossen, mit Laufbahn, Ringschule und und anderem Zubehör, hiess alsdann im weitern Sinne Gymnasium. Doch gab es auch Palastren ohne Dromen oder Lauf bahnen, während die letzteren, wenn auch nicht immer, doch gewöhnlich mit einer Palastra verbunden waren 5).

1) Hesych. s. v. γυμνάζεται ασκειται.

<sup>2)</sup> Man vgl. das noch in der Schweiz übliche "Schwingen" oder "Schwinget" z. B. in Berlepsch's Alpen, illustr. von Rittmeyer, Leipz. 1862, S. 349-352.

<sup>3)</sup> Daher bei Herodot. VI, 126: τοῖσι Κλεισθένης καὶ δρόμον καὶ παλαίστρην ποιησάμενος κτλ. mit ausdrücklicher Unterscheidung.

<sup>4) &</sup>quot;Weil der Boden von Pflanzen befreit, gegätet, gerodet und geebnet war", Petersen a. a. O.

<sup>5)</sup> Petersen a. a. O.

Wir haben es demnach bei diesem Kapitel vorerst mit der schwierigen Frage zu thun, ob für die Uebungen der Knaben eigene Schulen und Räumlichkeiten angewiesen waren, oder ob dieselben in der
Regel in den Gymnasien, die bekanntlich den Jünglingen zum Uebungsplatz und Aufenthalt dienten, vorgenommen wurden, ob es also eigene
Ringschulen für die Knaben gab oder nicht.

Die Beantwortung dieser Frage fällt aber besonders deshalb so schwer, weil in den verschiedenen Zeitraumen der grossen Culturperiode, die hier in Betracht kommt, der Sprachgebrauch der einschlagigen griechischen und romischen Schriftsteller wie öfters, so auch bei dem Worte Palastra höchst unsicher und schwankend oder geradezu willkürlich erscheint und selbstverstandlich, nach den Entwickelungsgesetzen einer Sprache, erscheinen muss. Mit der Lösung der aus solcher Verwirrung überkommenen Zweifel und Widersprüche haben sich nun unsers Wissens in neuerer Zeit etwas eingehender beschäftigt Fr. Haase, im Artikel Palastra und Palastrik bei Ersch und Gruber, Allgem. Encyklop. Sect. III, Th. 19, S. 360 ff. (1837); Joh. Heinr. Krause in seinem Werke über die Gymnastik und Agonistik der Hellenen, Leipz. 1841; ferner W. A. Becker im Charikles und dessen Recensent (Bergk) in den Hallischen Jahrbüchern für deutsche Wissenschaft und Kunst, 1841, No. 91 ff. S. 361-391. Manche Zusätze und Erganzungen zu diesem Material liefert dann noch aus der neuesten Zeit die in archäologischer Beziehung werthvolle Abhandlung von Chr. Petersen "Das Gymnasium der Griechen nach seiner baulichen Einrichtung" (im Vorles.-Verzeichniss des Hamburger Akadem. Gymnas, 1858), namentlich auch gegenüber den vielen verwirrenden Bedenken bei Krause und Becker über den Unterschied zwischen Palastra und Gymnasium, Bedenken, die zumeist auf der häufigen Verwechslung und willkürlichen Anwendung beider Bezeichnungen beruhen. Uebrigens hat Petersen der Auffassung Haase's im Voraus als der richtigen beigestimmt, ohne auf eine Erörterung der sich widersprechenden bezüglichen Wortbedeutungen einzugehen.

Haase nimmt nämlich a. a. O. Seite 360 an, dass der Begriff des Wortes Palästra, abgesehen von willkürlichem Gebrauche der späteren Schriftsteller, auf vierfache Weise sich modificire in

- 1) Palästra als Gegensatz gegen das Gymnasium, als Turnschule der Knaben, besonders in Athen.
- 2) Palastra als Theil des Gymnasiums, besonders für die Athleten.
- 3) Palästra als gleichbedeutend mit dem Gymnasium, besonders bei den italischen Griechen und bei den Römern.

4) Palästra im metaphorischen Gebrauche. Vgl. daselbst die Belegstellen S. 360-362.

In ähnlicher Weise blieb Krause, wenn auch nicht ohne wiederholte Zweifel, bei der Ansicht stehen, dass die Palästra ursprünglich nur ein Theil des Gymnasiums und vielleicht der wichtigste war, vorzüglich für die Uebung im Ringen (παλη, παλαίεω), als eine der schönsten, ältesten und in aller Weise bedeutendsten gymnischen Uebungsarten, bestimmt (Gymnast. u. Agonist. I, S. 107). Doch scheidet er S. 117 dahin aus, dass die Palästra "ursprünglich", seitdem sie einen für sich bestehenden Uebungsraum bildete, vorzüglich zu den Uebungen der Knaben, "bisweilen auch der männlichen Jugend" überhaupt bestimmt gewesen sei; da ja wenigstens die Palästren zu Athen in Solon's Gesetzen nur in Beziehung auf Knaben genannt würden. Es mussten demnach die Palästren in der alten Zeit vorzüglich für Knaben, die Gymnasien vorzugsweise für Epheben bestimmt gewesen sein, wenngleich in der späteren Periode die Gymnasien als Tummelplätze auch der Knaben erscheinen (S. 126.).

Dagegen geht Becker's Erörterung über Gymnasium und Palastra (Charikles II, S. 180 ff.) dahin, dass kein Unterschied zwischen beiden stattfinde, die Palästren auch nicht als blosse Unterrichtsanstalten für Knaben anzuerkennen seien und die letzteren zudem ebenso gut die eigentlichen Schulen der Athleten waren, welche Krause S. 85 ff. in die Xysten (bedeckte Säulengunge) verweist; erst K. Fr. Hermann hat in seinen Nachträgen zum Charikles (vgl. 2, Aufl. S. 186), sowie in seinen griech. Privatalterthümern S. 183 die Becker schen Unklarheiten zurückgewiesen oder doch wenigstens für die klassische Zeit, mit Haase S. 362, an einer bestimmten Unterscheidung zwischen Palästra und Gymnasium festgehalten. Becker's obengenannter Recensent jedoch verwarf seiner Zeit in Uebereinstimmung mit Becker die Ansicht Haase's und Krause's, dass die Palästra vorzugsweise zum Uebungsplatze für Knaben und das Gymnasium für Erwachsene bestimmt gewesen sei. Derselbe verlangte weiterhin, indem er an Becker's Werk rügte, dass darin der Sprachgebrauch der Schriftsteller der besten Zeit bei den Wörtern γυμνασιον und παλαίστρα nicht beachtet worden sei (S. 375), vor Allem zur Lösung dieser Frage ganz richtig eine vollständige Sammlung der Stellen, wo γομνάσιον und παλαίστρα vorkommen.

Wir besitzen nun zwar keine solche vollständige Zusammenstellung der bezüglichen Benennungen aus den betreffenden Schriften der Alten, glauben aber doch von vornherein annehmen zu müssen, dass die Ansicht Becker's schon darum verwerflich bleibt, weil es ja gar nicht darauf ankömmt, wenigstens nicht für unsere Zwecke, ob die Palästra

der Griechen als Theil des Gymnasiums zu betrachten oder als diesem völlig gleich zu setzen sei oder nicht, sondern vielmehr darauf, ob man sich unter Knaben-Palästra oder -Palästrik 1) überhaupt etwas anderes vorzustellen habe, als unter den mehr bekannten Uebungen in den gewöhnlichen Gymnasien. Denn die Rücksicht auf ein davon verschiedenes oder selbständiges Lokal vorschlägt nichts für unsern Zweck, bei dem es sich um einen bestimmten Unterrichtszweig handelt, nicht aber um eine Frage, die vielleicht eine der schwierigsten bildet in der gesammten Archäologie und Kunstgeschichte, nämlich die Frage nach Anlage und Einrichtung der betreffenden Gebäude bei den Alten. Dass nun das Letztere der Fall war, lehrt uns allerdings die gelegentliche und gar nicht seltene Verbindung beider Begriffe, selbst wenn wir zugeben wollten, dass an solchen Stellen der eine Ausdruck allgemeine und der andere specielle Bezeichnung derselben Sache sei: ohne besonderes Bedürfniss fehlte es uns ja wiederum an dieser speciellen Benennung. Es unterscheidet nun aber z. B. Theokritos ganz bestimmt zwischen Gymnasium und Palastra, indem er von zwei erwachsenen Jünglingen, die nach Beendigung ihrer gymnastischen Uebungen aus dem Gymnasium hinweggehen, den einen nach einer Palästra eilen lässt, nicht etwa um dort neuerdings sich zu üben, sondern um daselbst als Zuschauer bei den Uebungen der Knaben sitzend sich auszuruhen. Vgl. die 2. Idylle, Vs. 76 ff., wo die liebende Simaitha erzählt:

Als ich bei Lykon's Hause nun war, auf der Mitte des Fahrwegs, Sah ich den Delphis zugleich mit dem Eudamippos einhergehn. Blonder an diesen erschien mir der Bartflaum als Helichrysos, Aber von lichterem Glanze die Brust als du, o Selene, Da sie die edle Beschwer des Gymnasiums eben verliessen.

Und Vs. 96 fährt sie fort: Auf! und begieb dich Hin zu der Ringkampfbahn des Timagetos, ihn zu belauern; Dort ja wandelt er oft, dort ist es ihm wonnig zu rasten.<sup>2</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber den letzteren von Bergk beanstandeten Ausdruck vgl. unten in § 6 bei den einzelnen Uebungen unter E) Ringkampf.

<sup>2)</sup> Vgl. ferner Diog. Laert. II, 43: 'Αθηναίοι δ'ευθύς μετεγνωσαν, ώστε κλεῖσαι τας παλαίστρας καὶ τα γυμνάσια. Pausan. IV, 32, 1: περί τε γυμνάσια καὶ εν παλαίστρας. Lukian. de parasit. 51: τας δὲ παλαίστρας καὶ τα γυμνάσια κτλ. Liban. Apolog. Sokrat. tom. III, p. 7 ed. Reiske; Cicero Epp. ad Attic. I, 10, 3: palaestrae gymnasiique sqq. Dagegen ebenda I, 8, 6: gymnasii xystique, wird von Hermann zu Becker's Charikl. S. 193 Synonymie angenommen, weil xystos überall nur ein architektonischer Ausdruck. Vgl. jedoch Hesych. s. v. ξυστός: ἀνειμένος ἀθληταῖς τόπος, daher auf Inschriften ge-17\*

Auf solche Stellen wie beim Pseudo-Xenophon de rep. Athen II, 10, wo die Privateinrichtung eines prachtliebenden Reichen gemeint sein kann, legen wir ohnedies kein Gewicht, ebenso wenig auf die besonders in der römischen Litteratur häufigen Stellen, an welchen ein ganz allgemeiner und metaphorischer Gebrauch der Worter palaestra oder gymnasium vorliegt 1). Wollte man freilich jede einzelne Stelle bei spateren Schriftstellern zu Rathe ziehen, an der ein solches Wort willkürlich und im allgemeinen Sinne gebraucht wird, so könnte man allerdings eine Lösung der ganzen schwierigen Frage immer wieder als zweifelhaft erscheinen lassen; man käme alsdann schliesslich kaum beim Standpunkte der Wahrscheinlichkeit an, geschweige denn zu einem wissenschaftlichen Resultate, das in bündiger Kürze sich mittheilen liesse. Und wahrlich, solche Gedanken müssen Jedermann beschleichen angesichts des unübersehbaren Materials, wie es auf dem Gebiete der Gymnastik und ihrer Geschichte bei Krause gesammelt aber nicht geordnet vorliegt; wobei dann eine so schroffe Zusammenfassung wie S. 126 "dass die Palästren in der alten Zeit vorzüglich für Knaben, die Gymnasien vorzugsweise für Epheben bestimmt waren und in der späteren Zeit auch als Tummelplätze der ersteren erscheinen", eben auch keine Beruhigung gewähren kann, wie Becker S. 188 (2. Aufl.) schon bemerkt hat. Es ist nun aber gerade hier, bei der Erörterung dieser Wortbedeutungen, nicht zu übersehen, dass eben jedes Wort einer Sprache sein Leben, seinen Verlauf, seine Geschichte hat, und dass also, wie wir im modernen Leben gewohnt sind, beispielsweise den Begriff "Schule" unbedenklich auf mannigfaltige Altersund Bildungsstufen Einzelner zu übertragen und anzuwenden, so auch die Alten vielfach in ihren Sprachen solche und ahnliche Begriffe wie

radezu xystici und xistici — athletae, z. B. bei Orelli Inscr. Cat. no. 2588, 2589. Vgl. Vitruv. V, 11, 4; VI, 7, 5. Plant. Bacchid. v. 427: Hau mediocris gumnasi praefecto poenas penderes. Ibid. v. 431:

Inde de hippodromo ét palaestra ubi revenisses domum sqq.

Penetrare huiusmodi in palaestram, ubi damnis desudascitur.

Terent. Eunuch, v. 476 sq.: Fác periclum in líteris.

Fac in palaestra, in musicis sq.

Cic. de orat. I, 18, 81: Nitidum quoddam genus est verborum et laetum, sed palaestrae magis et olei, quam huius civilis turbae ac fori. De legg. I. 2, 6: habuitque vires agrestes ille quidem atque horridas, sine nitore ac palaestra sqq. II, 3. 6: modicae palaestrae. III, 6. 14: Phalereus ille Demetrius mirabiliter doctrinam . . . . uon modo in solem atque pulverem, sed in ipsum discrimen aciemque produxit.

<sup>1)</sup> Z. B. bei Plaut. Bacch. v. 66:

Ringen und Kämpfen, Ueben und Schulen u. dgl. sinnbildlich zu verwenden pflegten, Begriffe und Bezeichnungen, die sich je nach dem Stufengang der Cultur eines Volkes auch in seiner Sprache rascher oder langsamer modificiren und gar manche Umprägung sich gefallen lassen müssen durch Abgang oder Zuschuss neuer Ideen und Anschauungen, durch den lebendigen Sprachgeist und den Gebrauch eines kräftigen Volkes, "dem die Entscheidung gebührt und das Recht und die Regel der Sprache").

Ein weiteres Hauptbedenken gegen eine bestimmte Unterscheidung und Trennung von Palastra und Gymnasium stützte man auf die Beobachtung, dass nach den Angaben der Alten ungemein häufig Jünglinge und Männer in der Palastra vorkommen, nämlich in der Knaben-Ringschule, nicht auf der Ringstatte oder in der Schule der Athleten überhaupt, während doch in einem bekannten Solonischen Gesetze bei Aeschines den Erwachsenen der Zutritt zur Knabenpalästra, beziehungsweise zu den Uebungen der Knaben im Gymnasium, strenge untersagt wird<sup>2</sup>). Mit Rücksicht auf den Widerspruch nun, in welchem dieses angebliche Gesetz aus alter Zeit zu allem steht, was wir sonst über den Besuch dieser Unterrichtsanstalten wissen 3), hebt neuerdings auch Petersen a. a. O. Scite 24, Anm. 4, besonders hervor, dass, wenn Jünglinge und Männer in der Palästra erwähnt werden, sie den Uebungen der Knaben zugesehen 4), oder einen das Lokal benutzenden Sophisten angehört oder mit den Knaben gemeinsam ein Fest gefeiert haben können, wie bei Platon im Lysis III, p. 206, D; oder dass die Palästra als

<sup>1)</sup> Man vgl. kühne Wendungen wie Eurip. Suppl. v. 550 παλαίσμαθ' ήμων ὁ βίος, Cyclop. v. 678 οίνος παλαίσεθαι βαρύς, und mehr Beispiele unten beim Ringkampf in § 6; oder z. B. die Skizze Otfr. Muller's über den grossen Umschlag in der Bedeutung des Wortes σχολή im Index Scholar. Acad. Gotting. 1838.

<sup>2)</sup> Denn es heisst bei Aeschines c. Timarch. § 10 einmal in der Erläuterung einer schulpolizeilichen Vorschrift überhaupt: καὶ τους διδασκάλους τα διδασκαλεία καὶ τους παιδοτρίβας τὰς παλαίστρας ανοίγειν μεν απαγορευει (se. ὁ νομοθετης) μη πρότερον, πρὶν αν ὁ ηλιος ανίσχη κτλ. Und weiterhin § 12 folgen unter anderm nach dem angeblichen Wortlaut des alten Gesetzes die Worte: καὶ μὴ ἐξέστω τοις ὑπὲρ την τῶν παίδων ηλικίαν ουσιν εἰσιεναι τῶν παίδων ἔνδον ὄντων κτλ. und kurz darauf: καὶ οι γυμνασιάρχαι τοις Ἑρμαίοις μὴ ἐάτωσαν συγκαθιέναι μηδένα τῶν ἐν ηλικία τρόπω μηδενί εαν δε επιτρέπη καὶ μη ἐξείργη του γυμνασίου, ἔνοχος εστω ὁ γυμνασιάρχης τῶ τῆς ελευθέρων φθορᾶς νόμω κτλ.

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. den Anfang des Platonischen Lysis; Gesetze VII, p. 804, C; Perizonius zu Aelian. Var. Hist. IV, 24, p. 295 ed. Kühn, und mehr bei *Krause* S. 118 f. S. 126.

<sup>4)</sup> Vgl. oben S. 249. das Citat aus Theokrit. II, 96.

Theil des Gymnasiums gemeint sein kann, wie bei Aristophanes in den Wolken Vs. 1055; auch die ganz allgemeine Bezeichnung im Gesetze mit γυμνάσιον würde dafür sprechen. Indessen der Annahme einer gemeinsamen Festfeier widerspricht das genannte Gesetz gleichfalls, denn das Verbot des Zutrittes sollte gerade an einem Hauptschulfest, den Hermaen, auch in Kraft bleiben, wie ausdrücklich bemerkt wird. Wir werden uns daher allerdings mit Petersen S. 25 zu der Annahme entschliessen müssen, dass dieses vielberufene Gesetz nicht echt sein könne; oder vielmehr, wie wahrscheinlich, auch ohne Rücksicht auf unsere Frage, die Unechtheit aller Urkunden der betreffenden Rede des Aeschines sein mag, wir werden uns aus dem Gewirre der verschiedenen Angaben den ganz allgemeinen, schon früher auch von Krause S. 126, Anm. 15, eingeschlagenen Ausweg öffnen, dass obiges Gesetz entweder späterhin, wie manche andere ethische Satzungen dieser Art, seine Geltung verloren zu haben scheine oder wenigstens in seiner Deutung modificirt werden müsse. Das Letztere und damit die allein richtige Ausgleichung des vorliegenden Widerspruches hat zuerst in bestimmter Weise K. Fr. Hermann aufgezeigt in seinen Zusatzen zu Becker's Charikles II, S. 186 f. und S. 189, durch die einfache Bemerkung, dass das Gymnasium überall keine Schule zu sein bestimmt war, oder durch die deutliche Unterscheidung zwischen Gymnasien als öffentlichen Uebungsplätzen für die gesammte männliche Jugend und Palästren als Privatanstalten, die wohl hin und wieder auch mit einem Gymnasium zusammenhängen mochten, ungleich häufiger aber sowohl örtlich wie als Anstalten von denselben getrennt und selbständig erscheinen, zumal in der späteren Zeit 1). Wenn sich nun aber diese anfänglich kleinen und beschränkten Anstalten mit der Zeit so erweiterten, dass sie als Uebungsplätze der Knaben von Leuten jedes Alters besucht wurden, so konnten, wie z. B. nach Platon a. a. O. zur Zeit des Sokrates, die in jenem Gesetz erwähnten Hermäen ebenso gut in einer Palästra gefeiert werden (d. h. unter Zutritt der Erwachsenen, denn die Festfeier in der Palastra an und für sich erwähnt Aeschines a. a. O. § 10), als sie früher, nach Solonischem Gesetze, wahrscheinlich nur in den Gymnasien gefeiert wurden. Unter so veränderten Verhaltnissen war dann freilich an die Aufrechthaltung des alten Gesetzes selber längst nicht mehr zu denken.

Wenn endlich drittens gegen eine bestimmte Unterscheidung zwischen Gymnasium und Palästra die positive Ueberlieferung geltend ge-

<sup>1)</sup> Vgl. auch Herm. Privatalterth. S. 183 estr.

macht wurde, dass in Sparta für die Leibesübungen nur die gemeinschaftlichen Turnplätze oder Gymnasien, der grosse Dromos u. a., vorhanden waren und keine besondern Ringschulen oder παλαϊστρα bestanden 1), so ist zu bemerken, dass dies den spartanischen Verhältnissen ganz angemessen war, unter welchen ja von ähnlichen, durch das steigende Bedürfniss hervorgerufenen Privatunternehmungen, als welche die athenischen Palästren bekannt sind, gegenüber der gesammten Staatserziehung ohnedies keine Rede sein konnte. Denn nicht vom Staat unterhalten, sondern nur beaufsichtigt waren die Palästren in Athen, wie dies zum Theil schon aus ihrer Benennung nach dem Eigenthümer und Unternehmer oder Erbauer 2) erhellt. Bekanntlich ist aber in der spartanischen Erziehung der Schwerpunkt ein anderer als in der athenischen oder der für unseren Standpunkt normalen. Indessen auf diesen Punkt hoffen wir später ausführlich eingehen zu können 3).

Damit glauben wir nunmehr all die früheren Ansichten seit Petit (Leg. Att. p. 386) und Corsini (Fast. Att. II. 11, p. 735), wonach zweierlei Gymnasien, andere für die Knaben und andere für die Epheben, angenommen wurden, so dass dann die Erwachsenen die ersteren, die der Knaben, nur als Zuschauer hütten besuchen dürfen, überwunden zu haben. Auch die Meinung Ignarra's (De palaestra Neapolit. p. 116), dass von der Zeit an, wo die Philosophen in den Gymnasien zu lehren begannen, die Bezeichnung γομνάσων vorzugsweise auf den Raum für die philosophischen Unterredungen, παλαίστρα dagegen auf dem gymnastischen Uebungsplatz sieh bezogen habe, lässt sieh für die frühere und für uns hier massgebende Periode nicht halten, wenn sieh auch darin das Bedürfniss einer Scheidung in dem vorhin S. 199 besprocheneu Sinne bedeutsam ausspricht. Wir entscheiden uns demgemäss in unserer nachfolgenden Darstellung, indem

Nachweis bei K. Fr. Hermann, Privatalterth. S. 175 und im Nachtrag zu Becker's Charikl. S. 186.

<sup>2)</sup> Cf. Theokrit. Id. II, 97: ποτί ταν Τιμαγήτοιο παλαίστραν. Plat. Charmid. init. είς τη Ταυρέου παλαίστραν, u. Lukian. Parasit. § 43; Plat. Lys. p. 204, Λ: παλαίστραν τωστί ψεοδομημένη ετλ. nāmlich vom Mikkos oder für den Mikkos, da es zweifelhaft bleibt, ob wir uns unter solchen Namen die Erbauer der Palästren oder auch die darin unterrichtenden Turnlehrer, den Pādotriben u. s. w. zu denken haben. Vgl. Schömann, Griech. Alterth. I, S. 521, 2. Aufl.: K. Fr. Herm. S. 186, Anm. 18; Huase a. a. O. Seite 361; Krause S. 110.

<sup>3)</sup> Desgleichen auf die einseitigen und bittern Auslassungen des absprechenden weiland Canonicus von Xanten. des Mons. de Pauw, Recherches philosophiques sur les Grecs, tome I, p. 1V, tome II, p. XIII, und die heftige Diatribe gegen Lykurg. p. 240 und oft. Minder herb ist das Urtheil bei P. van Limburg Brouwer, Hist. de la civilisation mor. et relig. des Grecs, à Groningue 1839, III, p. 16.

wir bei dem klaren und durch ausdrückliche Zeugnisse der einschlägigen Schriftsteller und Quellen nicht minder als durch den feststehenden Sprachgebrauch in dem betreffenden Zeitalter bezeugten und gerechtfertigten Unterschiede zwischen Palästra und Gymnasium uns beruhigen, weder für die zu scharf abgegrenzte Unterscheidung bei Haase S, 360, denn Palastra als "Turnschule der Knaben" kann uns nicht als "Gegensatz gegen das Gymnasium" gelten; noch auch für die Becker'sche Unbestimmtheit 1), sondern wir anerkennen in der griechischen, hier athenischen Palastra für die massgebende Blüthezeit vor Allem eine Schule für den Elementarunterricht im Ringen u. s. f.2), oder für das Gymnische und jene leibliche Erziehung überhaupt, die den Uebergang von der Familienerziehung und der häuslichen Pflege bis zur Reife für das Gymnasium bildete. Das Gymnasium selbst gilt uns eben nicht als eine Unterrichtsanstalt auch für Anfänger, wie dies nach der bisher geläufigsten Ansicht der Fall gewesen wäre, sondern es war, nach unserer Auffassung, für die Fortübung und Vervollkommnung der als Knaben schon in der Palästra vorbereiteten Jünglinge bestimmt. Natürlich dies Alles ohne Rücksicht auf die gleichnamigen Prunkanstalten der späteren Periode und des entarteten griechischen Lebens im Römerreiche; so dass also jener Nebenbestimmung der Palästra, die von Becker absonderlich betont wurde, für die Schulung und Heranbildung der Athleten 3), hiedurch kein Abbruch geschieht. Für unsere Zwecke können wir aber selbstverständlich nur die bessere Zeit im Auge haben, wenn wir anders ein einheitliches Bild der klassischen Erziehung zu geben hoffen dürfen, um dasselbe unserer modernen als ein erbauliches und beschauliches Spiegelbild und nicht bloss als abschreckende Caricatur antiken Lebens gegenüber halten zu können.

Nach alten Mythen war Palaestra eine Tochter des Hermes und sollte zuerst in Arkadien den Ringkampf geübt haben<sup>4</sup>). Wie so manche andere, weist auch diese Angabe auf den Hermes als den-

<sup>1)</sup> Vgl. Charikl. S. 21 zweimal den Ausdruck "Schule und Gymnasium".

<sup>2)</sup> Cf. Hesych. s. v. παλαίστρα· οπου οι παιδες άλείφονται.

ygl. sogar γεροντειαι παλαίστραι Pollux II, 13; εφήβους παλαίστρας Bockh C. J.
 p. 374.

<sup>4)</sup> Cf. Philostrat. Imagg. II, 32: Παλαιστρα, ed. Kays. p. 433; Schol. ad Pind. Olymp. V, 129, p. 147, 148. Andere Versionen bei Hygin. fab. 277; Serv. ad Aen. VIII, 138; vgl. Krause Gymnast. u. Agonist. S. 402. Mit dieser Personification vergl. die oben S. 194, Anm. 2, erwähnte der Erziehung oder Παιδεία. Von schlimmster Art ist dagegen diejenige, welche Wieland in seiner Uebersetzung des Lukian. IV, S. 234 erläutert hat.

jenigen Gott, der durch die Gabe der Sprache und durch die bildenden Ringschulen die Anfänge der Cultur unter den Menschen mächtig förderte und dem deshalb, als einem wettkampflustigen Gotte und als dem Freunde der Wettspiele vorzugsweise, auch die allermeisten Ringplätze geweiht waren 1). Andere Sagen berichteten, wie Prometheus zuerst gymnastische Uebungen vorgenommen, Hermes hierauf Gefallen daran gefunden und Andere dazu angehalten habe. Darnach sollten die ersten Ringschulen von Prometheus herrühren; weil man nämlich im weichen lehmigen Boden sich körperlich übte, habe man die Bildung des Menschengeschlechtes dem Prometheus zugeschrieben, da die Gymnastik den Leibern Gewandtheit und Festigkeit verlich 2).

Hermes gilt darum geradezu als der beste Zuchtmeister der Knaben oder als Hauptlehrer der Palästra, d. i. als Pädotribe, dessen Function wir weiter unten als eine hochwichtige kennen lernen werden. Aus dem gleichen Grunde lässt der Spötter Lukianos in den Göttergesprächen den Hermes sich beklagen, dass ihn unter anderm besonders auch die Palästra viele Zeit in Anspruch nehme, und an einer weiteren Stelle wird er von Apollon einfach als der beste Turnlehrer bezeichnet<sup>3</sup>). Seine Statue, als des Schutzgottes der Ringschule und des nach Wettkampf und Krieg verlangenden Jünglings, zierte daher sowohl in Griechenland und in Kleinasien, als auch in Italien seit

Mercuri, fac un de nepos Atlantis, qui feros cultus hominum recentum voce formasti catus et decorae

more palaestrae sqq.

Dazu eine schöne romische Inschrift bei Orell. Inscr. lat. no. 1417. (Romae) in basi Hermeraclis optimi artificii:

**EPMHC** 

LVCRI REPERTOR ATQVE SERMONIS DATOR
INFAS (sic) PALAESTRAM PROTVLII (Visconti: protulit) CYLLENIVS
(sequuntur quattuor versus graeci, mutili.)

a latere sinistro:

INTERPRES DIVVM CAELI TERRAEQ || MEATOR SERMONEM DOCVI MORTALES ATQ || PALAESTRAM .....I.. I VSQVE TERRAE (Visconti: atque terrae.)
SERMONIS DATOR ATQ SOMNIORVM
IOVIS NVNTIVS ET PRECVM MINISTER.

2) Philostrat. de arte gymn. c. 16.

<sup>1)</sup> Daher Έρμης αγωνιος, εναγωνιος geheissen, ja Hesychios bemerkt geradezu s. v. Εναγωνιος · ὁ Έρμης. Womit zu vergleichen ist jener dem Alkaios nachgesungene Hymnus des Horaz an Mercurius, Carm. I, 10 init:

<sup>3)</sup> Uf. Lukian. Dial. deor. 24, 1; 26, 2: συ δε παλαίειν διδασκεις παιδοτρίβης αριστος ων. Vgl. besonders L. Preller, Griech. Mythol. 1. Aufl. I, S. 262.

alten Zeiten die gymnastischen Uebungsplätze, die Stadien und Rennbahnen; bisweilen allein, nicht selten auch in Verbindung mit anderen Gottheiten, desgleichen mit Herakles und einigen Heroen 1). So ist z. B. die entsprechende auf S. 255 mitgetheilte römische Inschrift der Basis eines Hermherakles entnommen, d. i. einem Postament, auf dem Hermes und Herakles zugleich gestanden waren. Die beliebte Form nämlich der Statuen des Hermes war die der sogenannten Hermen, welche nicht in Füsse endigten, sondern in eine viereckige Gestalt (σχημα τετράγωνον). Ausserdem aber ward überhaupt sein Bild häufig mit dem anderer Götter oder Halbgötter vereinigt, daher die Namen Hermathenen und Hermheraklen<sup>2</sup>). Herakles wurde in der Palästra neben Hermes, dem Muster der Gewandtheit und Rührigkeit, als Vorbild menschlicher Starke verehrt; ferner Eros, weil hier aus dem gegenseitigen Wetteifer die edelste Freundschaft und Liebe sich entwikkeln sollten. An vielen Orten aber feierte man dem Hermes zu Ehren einen Agon, Hermäen genannt<sup>3</sup>), der sich in Athen zu einem gymnastischen Knabenfeste gestaltete, welches die Knaben feierlich in der Palastra begingen; ebenso auf der Insel Teos 4). Auch dem Apollon, der ebenfalls als agonistischer Gott oder als Freund der Kampfspiele<sup>5</sup>) erscheint, wurden die Gymnasien und Palästren bisweilen geweiht 6). Was übrigens diesen Patron der Jugend betrifft, so ist hier auch darauf aufmerksam zu machen, dass in Athen der echtgeborene Bürgerknabe vor dem siebenten Jahre in den Tempel des väterlichen Apollon (᾿Απόλλων πατρώος) geführt und dort als künftiger Burger eingeschrieben wurde. Apollon war also für jeden echten Bürger Vatergott. An der Spitze der athenischen Staatsreligion standen namlich Apollon als der vaterliche Gott des jonischen Stammes und Athene als die besondere Schutzgottin von Athen?). Hieraus erklart sich auf der andern Seite auch die gelegentliche Zusammenstellung der Pallas Athene mit dem palästrisehen Hermes von

<sup>1)</sup> Eine Menge Belegstellen bietet Krause Gymnast, u. Agon. S. 169 ff.

<sup>2)</sup> Krause, S. 173.

<sup>3)</sup> Vgl. Krause, S. 173.

<sup>4)</sup> Cf. Plat. Lys. p. 206, D; Böckh C. J. no. 260, 270, 3087.

<sup>5)</sup> εναγωνιος, cf. Hesych. s. v. άγωνιοι θεοι· οί των άγωνων προεστώτες.

<sup>6)</sup> Cf. Lukian. Anach. c. 7; Schol. ad Aeschin. adv. Timarch. § 9 über die Einrichtung des Heiligthums.

<sup>7)</sup> Vgl. die Ausleger zu Aristophanes, Vögel Vs. 1535 über den "Gott des Exekestides."

selbst 1). Bisweilen werden auch die Dioskuren als Schutzgötter der Ringschule und der kriegerischen Uebungsplätze erwähnt2); ferner Theseus und viele andere Heroen aus der ältesten Epoche, die mitunter bis in die späteste Zeit als Patrone der Jugend und als geseierte Vorbilder der Erziehungskunst aufgeführt oder auch, je nach der lokalen Entwickelung solcher Anstalten, durch andere ersetzt werden. Denn was uns Arnobius (adv. gent. III, 15) in dieser Beziehung berichtet, dass Hermes in der Palästra, Pallas Athene in den Gymnasien verehrt werde, lässt sich nicht als allgemein gültig nachweisen. Feststehend ist jedoch, dass in dem Gymnasium nie ein Heiligthum der Musen fehlte, während die Erwähnung des Hermes, wie bemerkt, vorzugsweise auf die Ringschule hinweist. Werden aber überdies Hermes und Apollon neben einander angeführt<sup>3</sup>), so sind offenbar unter den Heiligthümern der Musen die Schulen überhaupt, und speciell unter denen des Hermes die Palästren, unter denen des Apollon aber die Gymnasien zu verstehen. Dass die letzteren von Alters her nächst der Athene auch dem Apollon geweiht waren, zeigt dessen symbolisches Bild in einem pyramidalischen Stein im alten Gymnasium zu Megara4). Alle diese Ephebengötter werden uns durch mancherlei Darstellungen sinniger Künstlerlaune auf erhaltenen Denkmalern in ihrer Bedeutung für die Jugendbildung vorgeführt, wie wenn<sup>5</sup>) ein Hermes Enagonios als Ephebengott den nach Krieg verlangenden Jüngling antritt, oder 6) Hermes selbst als heranwachsender Jüngling dargestellt wird und als Gott der Palästra das Ephebenkleid des Palästriten trägt; oder wenn Pallas Athene und Hermes Enagonios als günstige Gottheiten aufmunternd und glückwünsehend einem Wagenrenner entgegentreten 7).

Man hat nun mit Recht angenommen, dass die specielle Palästra, wie wir sie zuerst in der Solonischen Zeit für Athen sicher vom Gym-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z. B. bei *Gerhard*, Auserlesene Griech. Vasenbilder hauptsächl. Etruskischen Fundorts, Berl. 1840, S. 184, Taf. LXVI: Pallas und Hermes.

<sup>2)</sup> Vgl. Krause S. 177.

<sup>3)</sup> Wie z. B. von Themist. or. ΧΧΙV, p. 381, D: ούτε πόλιν, εν ή μη τίμια τὰ Μουσων καὶ Έρμου καὶ Ἀπόλλωνος τεμενη κτλ.

<sup>4)</sup> Belegstellen bei Petersen a. a. O. S. 47, Anm. 19. Vgl. auch van Limburg Brouwer, tom. V, p. 274. 277.

<sup>5)</sup> Vgl. die Abbildung auf einem archaischen Kruge bei Gerhard a. a. O. S. 60 ff. Taf. XVI.

<sup>6)</sup> Ebenda Taf. XVIII, S. 70.

<sup>7)</sup> Ebenda 4. Theil, Taf. CCLI.

nasium zu unterscheiden im Stande sind 1), jünger sein müsse als das Gymnasium. Während bei Homer immer nur der einfache Ringplatz (τυχτον δάπεδον) genannt wird, erwähnt uns Pausanias I, 39, 3. u. a. dass, nachdem Theseus die Ringkunst erfunden, späterhin auch formliche Ringschulen (πάλης διδασχαλία od. διδασχαλεία) zu Athen errichtet worden seien. Ohnedies brachte es die Natur der Sache mit sich, dass der Unterricht der Knaben in der Gymnastik erst mit der Zeit und nach einiger Entwickelung ein Gegenstand der Spekulation werden konnte. In diesem Sinne ist es gewiss nicht ohne Bedeutung, dass in Bezug auf Hermes ursprünglich eine ganz andere Auffassung sich bekundet und dass ihm die Palästra erst geheiligt ist, seitdem er die Gymnastik betreibt2); auch das Heiligthum der Palästra ist also erst geschaffen, während das Gymnasium einem älteren Heiligthum seine Entstehung dankt, wie z. B. das athenische Lykeion dem Apollon Lykeios 3). Treffend bemerkt über diesen Punkt Petersen a. a. O. S. 17: "Die Götter, denen die älteren Gymnasien geweiht sind, waren auch ursprünglich der Gymnastik fremd, sind aber erst als Vorsteher des Gymnasiums Kampfgötter geworden. Nun ist eine gewisse mythologische Verwandtschaft zwischen Herakles, Asklepios und Apollon, zwischen Prometheus, Hephaistos und Athene nicht zu verkennen, die in ihrer ursprünglichen Bedeutung begründet sein muss; es sind Licht- und Feuergötter, Götter der heitern Luft und des die Luft wieder aufklärenden Gewitters. Der gemeinsame allen zum Grunde liegende Begriff ist das heitere Frühlingswetter, das den Boden wieder austrocknet und zuganglich macht, so dass, als noch kein bedeckter Raum sie schützte, Knaben und Jünglinge nach dem feuchten Wetter zu ihren erheiternden und stärkenden Turnspielen zurückkehren konnten. Daher erklärt es sich, dass für diese Uebungsplätze gern südliche Abdachung gewählt ward und das ihnen die Weihe verleihende Heiligthum, wie die Doppelhalle der Palastra, gegen Süden gewandt war, während sonst alle Tempel ihren Eingang von Sonnenaufgang her hat-

<sup>1)</sup> Vgl. die vorhin S. 246, Anm. 3, erwähnte Stelle über Kleisthenes in Sikyon bet Herodot. VI, 126, und Haase a. a. O. S. 360.

<sup>2)</sup> Cf. Philostrat. de arte gymn. c. 16.

<sup>3)</sup> Lukian. Anach. c. 7: ο μεν χωρος αυτός γυμνάσιον ύφ' τμων ονομαζεται και εστιν τερόν Απόλλωνος του Λυκείου και το αγαλμα δε αυτου όρας, τον επι τη στήλη κεκλιμενον, τη αριστερα μεν το τοξον έχοντα, η δεξια δε ύπερ τῆς κεφαλῆς ἀνακεκλασμενη ωσπερ εκ καματου μακρου αναπαυόμενον δείκνυσι τον θεόν. Es war aber das Lykeion der gewöhnliche Platz für Militarübungen und das grösste der athenischen Gymnasien für die körperliche Erziehung der Jugend, auf dessen Schilderung wir spater eingeben werden.

ten. Aber der Halbkreis von Nordost bis Südwest ist die Lichtseite der Welt, und daher konnten sich die Heiligthümer der Lichtgötter wohl auch gegen Süden öffnen."

Dieses in der Regel dem Hermes geweihte Heiligthum oder doch der geheiligte Raum (τέμενος, sacras inter palaestras, Stat. Theb. VI, 742.), den die Palastra besass, war ohne Zweifel allenthalben der älteste Bestandtheil des Platzes, auf welchem sich einst die Jugend, vor der Errichtung eines eigentlichen Gebäudes für den Zweck der Uebungen, unter freiem Himmel umhertummelte. Derselbe war überall für religiöse Zwecke vorbehalten, wie denn bekanntlich überhaupt bei den Alten alle öffentlichen Gebäude und selbst die Wohnhauser der Einzelnen eine religiöse Weihe hatten und durch Altare, oft auch durch Götterbilder geehrt und ausgezeichnet waren. Das Temenos lag aber mitten in der gewöhnlichen Palästra, unmittelbar hinter dem grossen Uebungssaal 1), so dass die Uebungen gleichsam unter den Augen der Gottheit stattfanden. Hier stand ein Opferaltar, ein Tisch, worauf das Opfer zerlegt wurde u. s. f. Das Opfer vollzog der Padotribe, als Vorstand (cf. Plat. Lys. p. 207, D), wie wir dies ebenso bei dem Kosmeten der späteren Zeit, als Director der Ephebenbildung, finden werden.

Für den Unterricht und die Uebungen der Knaben waren aber zunächst jene Palästren bestimmt, die keine Laufbahn (Dromos) hatten und in welchen unter der Leitung des dazu angestellten Knabenzuchtmeisters oder Padotriben besonders die Uebungen im Ringen betrieben wurden. Dagegen solche Gymnasien, worin eine Palastra mit eigenen Laufbahnen angelegt war, dienten vorzugsweise Jünglingen und Männern als Uebungsplatz oder auch als Vereinigungspunkt, sei es nun, dass sie die im Knabenalter erlernten Uebungen zur Stärkung des Korpers und zur Pflege der Gesundheit fortsetzten, oder sei es, dass sie geradezu die Gymnastik als Berufsgeschäft betrieben, um als sogenannte Athleten ihre Rundreise in den hellenischen Staaten anzutreten und in den öffentlichen Kampfspielen um den Preis sich zu bewerben<sup>2</sup>). Von diesen Anstalten für die Reiferen wird jedoch unsererseits erst im dritten Theile dieses Werkes die Rede sein; in Betreff der Lokalitäten aber genügt es nunmehr, auf die mehrerwähnte Abhandlung von Chr. Petersen über das Gymnasium der Griechen nach seiner baulichen Einrichtung S. 10 ff. zu verweisen.

<sup>1)</sup> Vgl. Peterson a. a. O. Seite 15.

<sup>2)</sup> Cf. van der Bach, De instit, vet. graecor. schol. p. 25; dazu Einleit, zu den Knabenspielen S. 16.

Dass die Palästren nach dem Hauptlehrer, dem Padotriben, oder nach ihrem Erbauer benannt wurden, haben wir bereits bemerkt, S. 253 Anm. 2. Auch der Name des Eigenthümers kann manchmal, wie z. B. in der dort angeführten Stelle des Theokritos, zum Grunde liegen; und wenn wir auch aus den Quellen ersehen, dass zur Zeit des peloponnesischen Kriegs in Athen für jedes Stadtviertel 1) eine solche Schule bestand und man sich gewissermassen derselben Oeffentlichkeit rühmte wie in Sparta 2), so lässt sich gleichwohl die Behauptung Haase's a. a. O. S. 360, es seien die Palästren, welche in Solon's Gesetzen vorkommen, gewiss vom Staate begründete Anstalten, nicht sicherstellen 3). Wohl aber ergibt sich aus den übereinstimmenden Angaben über den Anfang der Erziehung oder das schulfäbige Alter, sowie über die verschiedenen Behörden und Außscher der Unterrichtsanstalten, dass dieselben als Privatanstalten unter Aufsicht des Staates zu betrachten sind, das berühmte alte Gymnasium des Apollon Lykeios, an dessen Vollendung und Verschönerung von Peisistratos bis Perikles und Lykurgos, Sohn des Lykophron, gearbeitet wurde, vielleicht allein ausgenommen, dass also in Betreff des Jugendunterrichts innerhalb der angedeuteten Beschränkungen Gewerbefreiheit bestand 4). Wie iedes andere Gewerbe unterlag der Unterricht gewissen polizeilichen Vorschriften, deren nachweisbare Reste oben S. 215 f. mitgetheilt wurden, während im Uebrigen der Unternehmer nach eigenem Ermessen verfahren konnte. Aus einem solchen Verhaltniss erklärt sich uns aber auch die Thatsache, dass wir eigentliche Schulprüfungen in unserm Sinne, wodurch der Staat sich überzeugt, ob nach seinem Massstab und Begriff von Erziehung zu einem gewissen Zwecke, für den erzogen werden soll, in seinen Unterrichtsanstalten erzogen worden ist, erst in der späteren Zeit der römischen Kaiser nachzuweisen

<sup>1)</sup> χώμη. Daher bei Aristophanes in den Wolken Vs. 964: τους χωμήτας γυμνούς αθρόους, von dem Knabenschwarm, der aus jeglichem Quartier zur Schule zieht.

<sup>2)</sup> Vgl. die prahlenden Worte bei Isocrates, Panathen. § 153 sqq.

<sup>3)</sup> Wenigstens nicht durch die sonderbaren Stellen bei Pseudo-Xenophon de rep. Athen II, 10: καὶ γυμνάσια καὶ λουτρὰ καὶ αποδυτήρια τοῖς μεν πλουσίοις εστὶν ἔδια ενίοις, ὁ δὲ δῆμος αυτός αυτῷ οικοδομεῖται ίδία παλαίστρας πολλάς, αποδυτήρια, λουτρῶνας καὶ πλείω τουτων ἀπολαυει ὁ σχως ἡ οι ἀλίγοι καὶ οι ευδαίμονες. Ι, 13: τους δε γυμναζομενους αυτόθι καὶ τὴν μουσικήν επιτή δευοντας καταλελυκεν ὁ δῆμος, νομίζων τουτο ου καλόν είναι, γνους οτι ου δυνατός ταυτα εστιν επιτήδευειν.

<sup>4)</sup> Auch Schömann Gr. Alt. 2. Aufl. II, S. 521 nimmt an, dass die athenischen Palästren zum Theil wenigstens auf öffentliche Kosten erbaut waren, unter Bezngnahme auf die Schrift de rep. Athen. II, 10.

im Stande sind 1); ein Punkt, auf den wir ausführlich bei der Ephebenausbildung zu sprechen kommen werden. Denn in Athen und im Alterthum überhaupt kann, wie Jedermann bekannt ist 2), von einer speciellen Beamtenerzichung mit eigenem Standesgeist erst für die späteren Epochen die Rede sein. Wollte man im modernen Sinne sprechen, so müsste man für die ältere Zeit unter den Erziehungsmitteln für den Staatsdienst den Staatsdienst selbst voranstellen oder die gesammte Pädagogik als Staatspädagogik auffassen und damit auch als einen Haupttheil der Politik. Und im Grunde ist allerdings die griechische Erziehung (naudela) keineswegs in die Schranken der Schule und des ersten Jünglingsalters eingeschlossen, sondern mit Bildung und Ausbildung im weiteren Sinne gleichbedeutend erstreckt sie sich über das ganze menschliche Leben. Wenn also schwerlich jemals in einem Staate, ausser in den grossen Monarchien der Neuzeit, verhaltnissmassig eine solche Mannigfaltigkeit von Stellen und Aemtern vorhanden war, als in Athen zur Zeit des peloponnesischen Kriegs 3), so ist hiebei nicht zu übersehen, dass, ungeachtet eines solchen Heeres von Unterbeamten und unentbehrlichen Schreibern in manchem Verwaltungszweig, und abgesehen von dem jährlichen Wechsel so vieler obrigkeitlichen Stellen, die socialen und politischen Elemente des Staates mit einander so innig verschmolzen waren, dass kein Bürger, auch nicht durch eine öfter übernommene Amtsführung, etwa während derselben oder später, wenn es seine Verhältnisse verlangten, sich deshalb hindern liess ein bürgerliches Geschäft zu betreiben; sondern gleich den heutigen Beamten der Schweiz trat der betreffende Bürger ins Privatleben zurück, soweit eben in einem antiken Staate an ein Privatleben üherhaupt gedacht werden kann. Denn eine aufs höchste ausgebildete Demokratie, wie die athenische, die zur Weckung und Steigerung des Gemeinsinnes so viele Stellen und Aemter schuf, dass es nicht leicht einen Bürger unter 20000 gab, der nicht einmal ein Ant bekleidet hätte 4), lässt den Gedanken an ein anderes Leben für Erwachsene als in der Oeffentlichkeit und in Bethätigung des Gemeingeistes ohnedies nicht recht aufkommen.

<sup>1)</sup> Cf. Plutarch. Quaest. conv. IX, 1.

<sup>2)</sup> Vgl. auch oben S. 213 f.

<sup>3)</sup> Vgl. Niebuhr, Vorles. über alte Gesch. II, 139.

<sup>4)</sup> Man denke nur an die 6000 Richter! im Zusammenhange mit der verrufenen u. oft verspotteten Vorliebe der Athener für Prozesse, z. B. bei Aristophanes in den Wolken Vs. 208. Vgl. auch Schömann, Griech. Alt. I. S. 185, 2. Aufl.

Aus dem Gesagten erhellt für den Leser zugleich, dass wir mit gutem Grunde in der folgenden Darstellung die blossen Aufseher der Palastren von den eigentlichen Lehrern getrennt halten. Der Deutlichkeit halber ziehen wir es übrigens vor, zuerst den letztgenannten unsere Aufmerksamkeit zuzuwenden.

## § 4.

## Die Lehrer und Aufseher der Knabenturnschule.

Ohne Zweifel hat unser Leser schon einmal irgendwo auf antiken Vasen oder in Abbildungen aus dem Gebiete der Kunstarchaologie eine jener stereotypen Scenen dargestellt gesehen, wo zur Seite einer stehenden bärtigen männlichen Figur, die mit einem leichten kurzen Mantel (χλαμύς) oder einem Feierkleid (ἐφεστρίς) oder auch langen Mantel (χιτων) bekleidet, in der einen Hand eine Ruthe oder einen Oelzweig führt oder auch ein wenig vorgebeugt auf einen Stab sich stützt, ein paar nackte Knaben im Ringkampfe sich umfassen oder mehrere jugendliche Gestalten mit Springgewichten (αλτήρες), Wurfspiessen, Badestriegel (στλεγγίς, ξυστρίς) oder Salbfläschehen (λήχυθος) erscheinen, während rechts davon vielleicht noch eine bärtige Herme sichtbar ist. Es war dies eine Scene aus der griechischen Palästra, wie solche in mancherlei Variationen auf den Denkmälern antiker Kunst sich wiederholen und in feinster Zeichnung, oft auch in prächtigen Farben und mit unendlich zarten Zügen, uns Darstellungen von grossem padagogisch-ethischen Interesse vorführen, sowohl des agonistischen Elementes im Männerleben, als auch aus der reichhaltigen gymnastischen Bildung der Jugend, und zwar von der letztern besonders Scenen des ringenden Wetteifers und einer feierlichen Bekränzung siegreicher Knaben oder Epheben. Jene Herme zur Rechten des Beschauers war eine Andeutung der Palastra; bisweilen bezeichnen auch Säulen mit Kampfhähnen die Einfassung des Kampfplatzes, zu beiden Seiten der Figuren 1). Der bärtige Mann aber, der die Bewegungen der beiden Ringer aufmerksam beobachtete und durch seinen Zuspruch zu regeln

<sup>1)</sup> Vgl. Gerhard, Auserles. Vasenbilder, Berl. 1840. S. 184. Taf. LXVI.

schien, stellte sich dar als der Vorstand oder Inspector oder auch Hauptlehrer der Ringschule, der als solcher, gleich der gesammten Palastra, ebenfalls unter dem Schutze des Hermes steht 1). Es ist dies der sogenannte Padotribe ( $\pi\alpha\iota\delta\sigma\tau\rho i\beta\eta\varsigma$ ) oder der Hauptlehrer für die gymnastische Bildung des Knabenalters, wie wir nunmehr zu zeigen haben.

Was nämlich die verschiedenen Lehrer der Knabenjahre überhaupt betrifft, so weist hier abermals die haufige Verbindung des Padotriben mit dem Namen eines andern Lehrers, nicht Erziehers der Knaben (eines διδάσκαλος, γραμματιστής oder γραμματοδιδάσκαλος, d. i. Schullehrer, Sprachlehrer), ebenso wie die Erwähnung der allgemeinen Schulen (διδασχαλεία) neben der Palästra, von vornherein auf jene allgemeine Theilung des Unterrichts hin, von der bereits oben S. 195 ff. die Rede war. Der neben diesen beiden, dem Padotriben, der jedoch entschieden mehr bedeutet als unser Turnlehrer, und dem Schulmeister im modernen Sinne, bisweilen noch genannte Gesang- und Musiklehrer (κιθαριστής, Lehrer der Kithara<sup>2</sup>), ist demnach als dritter Elementarlehrer, gemäss unserer Eintheilung des gesammten Knabenunterrichts in Gymnastik und musische Bildung (μουσική), erst bei der Schilderung der letzteren zu besprechen. Für die gymnastische Bildung und Uebung der Knaben aber, sowie überhaupt für ihre Unterweisung in ausserlichem Anstand hatte, wie gesagt, der Padotribe zu sorgen, daher wir vor allen andern Knabenlehrern uns seine Bedeutung und Aufgabe klar zu machen haben.

Vor Allem ist der Padotribe nicht mit einem seiner Collegen vom Fache, aber nicht auch im Amte zu verwechseln, der den Namen γυμναστής, d. i. Turnlehrer im eigentlichen Wortsinn, führt und dessen Bedeutung bei weitem geringer ist als die des Padotriben, wenigstens für unsere Zwecke und im allgemein padagogischen Sinn genommen. Während nämlich in den Angaben der Schriftsteller aus älterer Zeit

<sup>1)</sup> Cf. Artemidor. Oneirocrit. II, 37 (p. 217 ed. Reiff): Έρμῆς ἀγαθός τοῖς επὶ λόγους ὁρμωμενοις καὶ αθώτεις καὶ παιδοτρίβαις κτλ. Deutlicher noch wird der Grund hiefür angegebon lib. III, 17, p. 270: ἀνθρώπους πλάττειν αγαθόν παιδοτρίβαις καὶ παιδευταις τρόπον γάρ τινα καὶ ουτοι τους ἀνθρώπους πλάττουσιν, οι μεν διά το ρυθμίζειν, οι δε διά το βελτίους ποιείν.

<sup>2)</sup> Vgl. Dio Chrysost. or. XIII, p. 426: τους τε κιθαριστάς καὶ τους παιδοτρίβας καὶ τους γραμματιστάς κτλ. Plat. Theag. p. 122, Ε: γραμματά τε και κιθαρίζειν και παλαίειν και την αλλην άγωνίαν. Clitoph. p. 407, C: γραμματα καὶ μουσικήν καὶ γυμναστικήν, das ist dasjenige, was die allgemeine Bildung, έγκυκλιος παιδεία, des Griechen ausmacht; vgl. K. Fr. Herm. Privatalt. S. 175.

der Sprachgebrauch wohl unterscheidet zwischen dem Pädotriben als einem praktischen Turnlehrer und Zuchtmeister der Palästra, der vor allem Jugendunterricht auf allgemeine körperliche Bildung zu sehen habe als tüchtige Grundlage für die höhere geistige 1), und dem Gymnasten als einem wissenschaftlich gebildeten Turnlehrer oder Fachlehrer für die ausgebildete und Berufsgymnastik 2), ist es auffallend, wie dies bereits Krause<sup>3</sup>) bemerkt hat, dass auf den zahlreichen agonistischen Inschriften späterer Zeit, die sich gerade auf gymnastische Uebungen der Epheben, d. i. der höhern Altersstufe beziehen, der Gymnast nicht erwahnt wird, wohl aber der Padotribe, und zwar nicht selten mit einem Gehülfen oder Hypopadotriben. Zwar hatte schon Haase 1) darauf aufmerksam gemacht, dass bei den Athenern von den Lehrern einer früheren Epoche der Gymnastes und der Aleiptes später spurlos verschwunden seien; doch wird der letztere noch erwähnt, und zwar bei Pollux III, 154; VII, 17, als gleichbedeutend mit dem Gymnastes 5). Dagegen geht L. Kayser 6) bis zu der Behauptung, dass der angegebene Unterschied zwischen dem Pädotriben als einem praktischen und dem Gymnasten als wissenschaftlichem Turnlehrer in der Wirklichkeit schwerlich gegründet und nur von Aristoteles und Galenos gemacht worden sei. Eingehender befasst sich mit der Untersuchung hierüber Roulez7), ohne indess bei allem Aufwand an Citaten ins Klare

<sup>1)</sup> Vgl. Plat. Protag. p. 326, C: είς παιδοτρίβου πέμπουσιν, ίνα τα σωματα βελτίω εχοντες υπηρετωσι τη διανοία χρηστή ούση, καὶ μη αναγκαζωνται αποδειλιαν δια την πονηρίαν των σωμάτων καὶ εν τοὶς πολεμοις καὶ εν ταὶς ἄλλαις πραξεσι κτλ. Suid. ed. Bernh. II, 2 p. 272 s. v. έν παιδοτρίβου είς τὸν τόπον ὅπου γυμναζονται καὶ διατρίβουσιν οἱ παιδοτρίβης σχηματίζων τὸν παιδα, vgl. damit die 2. Stelle aus Artemidor S. 263 Anm. 1; Max.Tyr. dissert. XVIII, 9: υπό τω αυτώ παιδοτρίβη α σκηθείς κτλ. Plat. de rep. p. 389, C: ασκούντι προς παιδοτρίβην, vgl. mit Lach. p. 181, Ε: πεπαιδευμένος καὶ ησκηκώς. Paroemiogr. grace. ed. Leutsch II, p. 155: δελφίνα νηχεσθαι διδάσκεις επὶ τῶν πεκείνοις τινα παιδοτριβούντων, ποὶς ήσκηται. Vor einer Verwechslung mit παιδότριψ i. e. πεδότριψ warute seiner Zeit Hemsterhuis zu Lukian's Timon c. 14, wo übrigens jetzt παιδοτρίβης geschrieben wird z. B. von Jacobitz, wenngleich die Zusammenstellung des παιδοτρίβης mit οικέτης und οικονόμος auf die allgemeine Bedeutung eines Dieners oder gemietheten παιδαγωγός hinweist. Vgl. Saturn. 8: τους δουλους καὶ πεδότριβας.

<sup>2)</sup> Vgl. Krause Gymn. u. Agon. S. 227 ff. mit einer Menge verworrener Stellen.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 216. 220.

<sup>4)</sup> a. a. O. S. 393, 2.

<sup>5)</sup> Vgl. K. Fr. Hermann, Griech. Privat. S. 185, Ann. 14.

<sup>6)</sup> In seiner Recens. des Krause'schen Werkes, Wien. Jahrb. d. Litteratur, 1841, S. 164.

<sup>7)</sup> Nouv. Mem. de l'Acad. de Bruxelles, tom. XVI, 1843 p. 8 sqq.

zu kommen, bis endlich K. Fr. Hermann 1) durch sorgfältige Sichtung der Belegstellen das Verhältniss aufgehellt hat.

Darnach ist der Padotribe, wie wir im Folgenden aus der Beschreibung seiner Function gleichfalls erkennen werden, wesentlich Lehrer in der allgemeinen, für Jedermann zweckdienlichen Körperbildung und mitunter auch Vorsteher einer Palastra, die er selbst eingerichtet hat, oder die ihm vom Staat überlassen ist und die deshalb, wie bereits wiederholt bemerkt, gewöhnlich mit seinem Namen benannt wurde; der Gymnastes dagegen ist fast ausschliesslich als Lehrer derjenigen zu betrachten, welche sich zur agonistischen Laufbahn vorbereiten, d. i. Athleten vom Fache werden wollten?). Da nun in letzterer Eigenschaft auch Knaben auftraten (denn wir werden in einem folgenden Theil dieses Werkes bei einer höhern Altersstufe selbst Knabenagone kennen lernen), so müssen wir folgerichtig auch für gewisse Knaben den Unterricht des Gymnasten oder eigentlichen Turnmeisters voraussetzen während für die bei weitem grössere Mehrzahl, welche die gymnastischen Uebungen nur um der allgemeinen Bildung willen betrieb, auch in späteren Jahren der Padotribe ausreichte. "Dass dabei allerdings mitunter auch Padotriben als Lehrer von Athleten genannt werden, darf ebenso wenig auffallen, wie wenn bei uns ein ausgezeichneter Virtuose oder Maler die Grundlagen seiner Kunst einem gewöhnlichen Musikmeister oder Zeichenlehrer verdankt, und andererseits liegt es in der Natur der Sache, dass wo von den diätetischen Vortheilen der Körperübungen und den darauf bezüglichen Kenntnissen die Rede ist, Padotribe und Gymnast nicht selten als gleichbedeutend erwähnt werden 4); hinsichtlich der Kunstübung selbst aber stehen sie doch in demselben Verhältniss zu einander, wie ein gewöhnlicher Clavierunterricht zu der Lehre vom Contra-

<sup>1)</sup> In seiner Recension des Memoire von Roulez, in Götting. Gel. Anz. 1844, no. 8.

<sup>2)</sup> Vgl. Aelian. V. Hist. II, 6: Ἡππόμαχος ὁ γυμναστής, επεὶ πάλαισμα τι ὁ αθλητής ὁ ὑπ' αὐτῷ γυμναζόμενος επαλαισεν κτλ. So auch nach Krause a. a. O. S. 227. Dagegen nennt z. B. Voss zu Aristoph. Wolken Vs. 967 den Padotriben einfach einen Unterlehrer und den Gymnastes Oberlehrer.

<sup>3)</sup> Cf. Stob. Floril. tom. IV ed. Gaisf. p. 402: Μιλτιάδης ὁ Στησαγορου, ος παις μεν ων η τους πόνους πονών η παιδοτρίβης επιτάσσων.

<sup>4)</sup> Vgl. talen. de sanit. tuenda I, 15, p. 77, tom. VI. ed. Kuhn: über den Gymnastes als διαιτητικός. Philostrat. de arte gymn. c. 54: ηκων ουν (sc. ὁ ἀθλητης) τις υστεραίας ες το γυμνασιον ωμολόγει προς τον γυμναστην ωμός τ' είναι πονηρως τ' εχειν πη' ο δ' ηγρίαινε τε καὶ των οργή ήκουε καὶ χαλεπός τιν ώς ἀνιεντι καὶ τας τετράδας διασπωντι, εστ' απεκτεινε τὸν ἀθλητην εν αυτω τω γυμνάζειν.

punkte oder eine Zeichenstunde zu einer Akademie, und darauf beziehen sich auch die von Roulez angeführten Stellen bei Aristoteles und Galenos, die derselbe nicht hätte den keinen genaueren Unterschied bezweckenden Platonischen nachsetzen sollen. «1) Platon nennt eben bald den Padotriben bald den Gymnasten, und es scheint bei ihm letztere Benennung nur die vornehmere zu sein. Wie wir aus seinen Angaben ersehen, wurde dem Arzte Herodikos aus Selymbria als Verdienst zugeschrieben, dass er hauptsächlich als der erste die Arzneiwissenschaft mit der Gymnastik verbunden habe 2). Durch diesen Herodikos war nämlich die von Ikkos aus Tarent zuerst angewandte Verbindung der Gymnastik mit der Heilkunst gerade zur Zeit Platon's in Aufschwung gekommen, wie sich dieselbe noch lange später in den sogenannten Jatraleipten erhielt. Daher setzt Platon bald den Gymnasten auf gleiche Rangstufe mit den Aerzten bald den Padotriben3). Nach Galenos (de sanit. II, 9 sqq.) war der Gymnast im Besitze theoretischer und physiologischer Kenntnisse in der Gymnastik, die er auch seinen Schülern mittheilte, wahrend die Functionen des Padotriben mehr auf eine mechanische Ausführung der bezüglichen Uebungen sich beschränkt hätten. Anderswo<sup>4</sup>) vergleicht Galenos ersteren mit dem rationellen Arzte, der nach seiner Kenntniss der Individualität auch die Nahrung verordne, den Padotriben dagegen mit einem Koch, der die Gerichte zubereite ohne ihre heilsame oder nachtheilige Wirkung zu kennen; ein Vergleich, der dem ebenso schiefen Platonischen vom Redner<sup>5</sup>) nachgeahmt ist. Doch charakterisirt auch Aristoteles 6) die Thatigkeit des Padotriben darin, dass er nur die mechanischen Handgriffe beibringe, während der Gymnast dem ganzen Körper ein bestimmtes Geprage, eine habituelle Beschaffenheit (ποιάν τινα

<sup>1)</sup> K. Fr. Hermann a. a. O. Seite 70.

<sup>2)</sup> Plat. de rep. p. 406, B: στι τη παιδαγωγική των νοσηματων ταυτη τή νυν ιατρική πρό του 'Ασκληπιαδαι στι εχρωντο, ως φασι, πριν 'Ηρόδικον γενέσθαι. 'Ηρόδικος δε παιδοτρίβης ων και νοσώδης γενόμενος, μίξας γυμναστικήν ιατρική, ἀπεκναισε πρωτον μεν και μάλιστα εαυτόν, επειτ' αλλους υστερον πολλους. Vgl. auch Phaedr. p. 227, D.

<sup>3)</sup> Cf. de legg. p. 919, A: ιατρω η γυμναστη, Politic. p. 267. Ε: γυμνασταί καὶ το των ιατρων γένος. Protagor. p. 313, Ε: εαν μή τις τύχη γυμναστικός η ιατρός ων. Cf. Gorg. p. 484, A, B; p. 517, E; Politic. p. 295. C; de legg. III, p. 684, C. Und wiederum Crit. p. 47, B: ος αν τυγχάνη ιατρός η παιδοτρίβης ων, Gorg. p. 504, E; 452, A; de rep. III, p. 389, C; Amator. p. 134, E.

<sup>4)</sup> ad Thrasyb. πότερον ιατρικής η γυμναστικής εστι το ύγιεινόν, c. 33, c. 43.

<sup>5)</sup> Gorg. p. 450, A: ουχουν καὶ η γυμναστική περὶ λόγους εστὶ τοὺς περὶ ευεξίαν τε των σωμάτων καὶ καχεξίαν.

<sup>6)</sup> Polit. VIII, 3: στι παραδοτέον τούς παίδας γυμναστική καὶ παιδοτριβική τουτών μέν γαρ ή μέν ποιάν τινα ποιέτ την εξιν του σωματος, τ δε τα έργα.

εξιν) verleihe. Hieraus aber (mit Roulez a. a. O. S. 8) folgern zu wollen, der Padotribe sei stets nur das ausführende Werkzeug (une espèce d'homme-machine) der Anordnungen des Gymnasten gewesen, das wäre gleichwohl gefehlt; denn wenngleich der Name des letzteren sicherlich mehr auf eine künstlerische und wissenschaftliche Bildung deutet und der des Padotriben mehr als Ausdruck der Profession und des Berufszweiges zu betrachten ist, so konnte jenes Wissen ja auch der Padotribe besitzen, wenn auch sein Geschäft als solches keine unmittelbare Anwendung desselben erheischte. Nur in diesem Sinne ist es daher zu nehmen, wenn Isokrates 1) die Gymnastik überhaupt zum Geschäft des Padotriben rechnet, wie wenn wir voraussetzen, "dass der Jugendlehrer philologisch oder mathematisch gebildet sei, ohne deshalb seine Schüler, gleich dem Lehrer auf der Universität, zu Philologen oder Mathematikern bilden zu sollen; dieses ist ganz das namliche Verhältniss, das ja auch Niemand nur auf dem Unterschied des Alters der Zöglinge begründen wird; und wenn auch einzelne Beispiele wie das der Herodikos von Selymbria vorliegen, dass ein denkender Padotribe sich auch als Gymnast und selbst als Arzt verdient gemacht hat, so darf man darum doch die Sphären beider Facher nicht verwechseln. "2).

Aus einer solchen naheliegenden Berührung zwischen den beiderseitigen Functionen erklärt sich uns wohl die häufige Verwirrung und Verwechslung bei späteren Schriftstellern<sup>3</sup>), sowohl unter einander als auch mit dem auf gleichem Gebiete thätigen, aber viel niedrigeren Aleiptes oder Einsalber, dessen Geschäft nach Galenos (de sanit. III, 4) in bezeichnender Weise als Pflicht des Vorübenden oder προγυμναστής erwähnt und auch nach Philostratos <sup>4</sup>) mit dem Geschäft des Pädotri-

<sup>1)</sup> περί από. § 181: διττας επιμελείας κατελιπον γων περί μεν τα σωματα την παιδοτριβικήν, ης η γυμναστική μέρος εστί, περί δε τας ψυχας την φιλοσοφίαν.

<sup>2)</sup> K. Fr. Hermann a. a. O.

<sup>3)</sup> Worauf schon *Perizonius* zur Plaut. Bacch. III, 3, 23 u. die Commentatoren zu der oben S. 265 Anm. 2. angeführten Stelle aus Aelian. Var. Hist. II, 6 aufmerksam gemacht haben.

<sup>4)</sup> De arte gymn. 14: παλαισμάτων ε<sup>®</sup>δη όπόσα εστι δηλώσει ὁ παιδοτρίβης ..... διδάξει δε καὶ ὁ γυμναστής κτλ. Plutarch. de sanitate praecepta c. 16: δηλουσιν οἱ αλειπται, τους αθλητὰς κελευοντες αντερείδειν ταις τριψεσι κτλ. c. 20 (script. moral. ed. Firm.
Did. I, p. 158: αλειπτων δε σωνάς και παιδοτριβών λόγους εκαστότε λεγοντων,
ως τὸ παρὰ δείπνον φιλολογειν την τροφην διαφθείρει καὶ βαρύνει τη κεφαλην, τότε φοβητεον. σταν τον Ἰνδόν αναλυειν η διαλέγεσθαι περὶ του Κυριεύοντος εν δείπνω μελλωμεν,
Schol. ad Aristophan. Equ. p. 492: παιδοτριβικως επειδη ἀνέτριψεν αυτόν τω λίπειν
παιδοτρίβην καλει. "Αλλως αντὶ τοῦ ἀλειπτικώς, παιδοτρίβαι γὰρ καλούνται οἱ

ben vereinigt wird. Der Aleiptes wird deshalb in späterer Zeit mitunter geradezu dem Vorstand eines Gymnasiums in seiner Bedeutung gleichgesetzt<sup>1</sup>). Ebenso erklärt es sich uns hieraus, wenn der eine davon, der Gymnast, später nicht mehr erwähnt wird oder sein Geschäft ganz in der Thätigkeit des Pädotriben aufgeht. Wir werden weiterhin auch Gymnasialbehörden kennen lernen, die später verschwunden und verschollen scheinen oder durch neue Würden und Namen ersetzt worden sind, wie dies z. B. mit dem Kosmeten der Fall ist.

Nach dieser abschweifenden, aber nothwendigen Erörterung bleiben wir daher mit guten Gründen dabei stehen: dass, abgesehen von ganz besonderen Ausnahmen, mit dem Namen des Pädotriben jedesmal die Palästra als Ringschule der Knaben, mit dem des Gymnasten dagegen unter Umständen das Gymnasium oder die höhere gymnastische Uebungsschule zu verbinden sei; oder mit anderen Worten: sehen wir auf palastrischen Vasengemälden Knaben und Halberwachsene geübt und unterrichtet werden, so haben wir uns unter dem dabei stehenden Lehrer durchgehends den Padotriben vorzustellen; sind die Zöglinge aber als dem reiferen Alter angehörig und als Jünglinge (Epheben) zu erkennen, so ist zunächst ebenfalls an den Padotriben als Vorsteher der Palästra, bisweilen aber auch an den Gymnasten als Lehrer der reiferen Turner zu denken2). Sind aber, um dies gleich hier zu bemerken, auf derartigen Vasen Personen dadurch ausgezeichnet, dass sie zwischen Epheben oder andern, welche aufrecht stehen (den eigentlichen Lehrern), auf einer Art Klappstuhl (okladias) sitzend dargestellt sind, so ist dies ein sicheres Kennzeichen für die Aufsichtsbehörden, für Gymnasiarchen und Agonotheten 3).

Noch bleibt ein Zweisel zu besprechen. Bei dem Redner Antiphon namlich (tetralog. II, 2, § 3) wird erwahnt, dass im Gymnasium ein alterer Knabe mit dem Wurfspiess (μελετών μετά τών ηλιταων ακοντίζειν επι τω γομνασίω) einen jüngeren getödtet habe, der, von Pädotriben gerusen, durch die Wurslinie gelausen war. Ist nun anders an dieser Stelle die Lesart richtig 4), so müsste man annehmen, dass der Pädotribe mit seinen Schülern ins Gymnasium gegangen sei,

αλειπται χαί χηρωματισταί. Hesych. s. v. παιδοτρίβαι αλείπται, γυμνασταί. Schol. ad Pind. Nem. VI, 108.

<sup>1)</sup> Z. B. von Epiktet. dissertatt. I, 24 (p. 66 ed. Firm. Did.): αι περιστάσεις εισίν αι τούς ανδρας δειχνύουσα. λοιπόν, σταν εμπέση περίστασις, μεμνήσο στι ό θεός σε, ως αλειτραχεί νεανίσχω συμβεβληχεν. ίνα τί; φησιν. ινα 'Ολυμπιονίχης γένη

<sup>2)</sup> Vgl. Roules a. a. O. S. 10.

<sup>3)</sup> Roulez a. a. O. S. 7.

<sup>4)</sup> K. Fr. Herm. mochte a. a. O. für παιδοτριβου schreiben παιδαγωγου.

um sie dort die Uebungen im Freien vornehmen zu lassen, zu denen der geschlossene Raum der Palästra nicht ausreichte; oder es wäre mit Haase diese Stelle zu denjenigen zu rechnen, an welchen die Bezeichnungen γυμνάσιον und παλαιστρα nicht unterschieden wurden, so dass also hier das Gymnasium statt der Palastra genannt ware. Dass jedoch schon in der alteren Zeit eine solche Begriffsverwechslung eingetreten sei, ist nicht wahrscheinlich und noch weniger erweisbar, ebenso wenig, als dass umgekehrt ein Gymnasium Palastra genannt worden ware, was gleichfalls erst in den späteren Zeiten geschah. Bei dieser Sachlage wollen wir den Leser nochmals auf den höchst allgemein und unbestimmt gehaltenen Ausdruck επί τω γυμνασίω 2) bei Antiphon aufmerksam machen, der ebenso gut heissen kann: am Gymnasium, d. i. in dessen Nähe, als auch unmittelbar vor einer Umfassungsmauer oder Einfriedigung des Uebungsplatzes für den Speerwurf. Darnach wären eben die Uebungen der Zöglinge des Pädotriben und jene der Speerwerfer zu nahe neben einander vorgenommen und auf solche Weise einer der ersteren getodtet worden. Zu dieser Annahme bestimmt uns, wie gesagt, ausser dem zweifelhaften sprachlichen Ausdruck, der Umstand, dass sich bei einer Schrift aus älterer Zeit eine solche Verwechslung, wie sie Haase voraussetzt, nicht ohne Willkür denken lässt.

Ohne Zweifel aber knüpft sich für uns an die tiefeingreifende Thatigkeit des Padotriben gerade wahrend der entscheidendsten Jugendjahre ein ganz besonderes padagogisch-ethisches und culturhistorisches Interesse. In ihm vereinigt sich alles, was wir bezüglich der allgemein-menschlichen und gymnastischen Ausbildung der Knaben, von der Zeit des ersten Schulbesuches an bis zum Uebertritt an das Gymnasium, aus all den zerstreuten Angaben wissen oder in vielen Fallen durch Combination derselben erschliessen können. Denn der Padotribe hatte, wie bereits bemerkt wurde, durchaus nicht etwa lediglich die Körperübungen der Knaben in der Palästra zu leiten und zu überwachen, sondern er war nachst dem Lehrer in der mimischen Orchestik, dem Chorodidaskalos, geradezu ihr Erzieher insofern, als er in jeglicher Zucht und Sitte, in Gang und Haltung, im täglichen Benehmen und Umgang, in den Regeln des Anstandes und der Wohlgezogenheit die ersten Unterweisungen an die Knaben zu ertheilen oder doch den in dieser Beziehung im elterlichen Hause (vgl. S. 229 ff.)

1) a. a. O. S. 361, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Tetral. 2, 2 wiederholt: γυμνασιω, auch die wiederholte Bezeichnung mittelst πατδες gegenüber von μειράχιον ist schwankend genug.

gemachten Anfang in ausgedehntem Mass und mittelst eines formlichen Unterrichts zu befestigen und zu erweitern hatte. Denn jener bestimmte Ausdruck edler Haltung und sittlicher Würde, den wir oben als höchstes Resultat der hellenischen Erziehung und Bildung vom ethischen Standpunkte sowohl wie vom asthetischen bezeichnet haben. und der sich mit den in gewisser Beziehung deshalb auch unübersetzbaren Begriffen der καλοκάγαθια und σωφροσύνη 1) andeuten lasst, wurde bereits im Knaben- und Junglingsalter, also vorzugsweise in der Palüstra und durch den musischen Unterricht gewonnen. Hier wurden sie geweckt in der jugendlichen Scele und durch lange und sorgsame Gewöhnungen zur schönen Blüthe entfaltet, alle jene Tugenden, die den jungen Mann 2) wie den Staatsbürger zieren sollten: die σωφροσυνη, die αιδώς, die πραότης, die ευχοσμία oder die eigentliche Sittsamkeit, die avdosia u. s. f., wie sie uns Aristophanes in seinen "Wolken" durch den "Vertreter des Rechts" schildern lässt in einem Gesammtgemalde der ehrbaren altattischen Erziehung, der apxaia maidela, Vs. 956 ff. (nach Donner's Uebersetz.):

"So verkund ich euch denn von der älteren Zeit, wie da mit der Zucht es bestellt war,

Als ich, der Vertreter des Rechtes, im Flor und die Sittsamkeit erstes Gesetz war.

Erst durfte man nie von den Knaben Geschrei, nie trotziges Muxen vernehmen;

Dann zog aus jeglicher Gasse der Schwarm in die Kitharaschule mit Anstand

In dem dünnsten Gewand durch die Strassen dahin, und stöberte Schnee, wie der Mehlstaub.

Dort lernten sie dann von dem Meister ein Lied, — sittsam, nicht kreuzend die Beine —

Bald "Pallas, der Städte Bewältigerin", bald "fernhinschallende Lyra", In gemessener Tonart älterer Zeit, wie's unsere Väter gesungen.

Wenn Einer einmal sich in Sprüngen vermass, in gekünstelten Trillern und Schnörkeln,

Wie der neueste Brauch, in des Phrynis Manier, halsbrechende Schnorkel daherträllt,

<sup>1)</sup> Vgl. die Definition bei Plat. Charmid. p. 159, B: το κοσμίως πάντα πράττειν, καὶ ησυχη τν τε ταῖς οδοίς βαδίζειν και διαλεγεσθαι καὶ ταλλα πάντα ωσαύτως ποιεῖν. Dazu den schönen Spruch des Kleobulos: παῖς ων κοσμιος ισθι, ηθών ἐγκρατης, μέσος δίκαιος, πρεσβύτερος ευλογος, bei Mullach, Fragm. phil. Graec. p. 218.

<sup>2)</sup> Vgl. besonders auf Vasengemalden, z. B. bei C. A. Bottiger, I, 2, p. 43, die ruhig-gemessene Haltung der Epheben, den Arm in den Mantel gehüllt.

Dem lohnte der Stock im uppigsten Mass, weil Musengesang er entheiligt.

In dem Ringhof dann (ἐν παιδοτρίβου), wenn sie sassen im Sand, da mussten sie züchtig und ehrbar

Vorstrecken das Bein" u. s. w.

Vgl. Vs. 980 "Das waren die Sitten,

Durch welche der Marathonkämpfer Geschlecht aufspross aus meiner Erziehung."

Und Vs. 996 spricht durch seinen "Vertreter des Rechtes" der Dichter zum reiferen Jüngling:

"In dem Glanz der Gesundheit blühst du vielmehr, und tummelst dich dort in der Kampfbahn,

Kein Schwätzer des Markts mit verschrobenem Spass, wie die heutige Jugend, und niemals

Vor den Richter gezerrt, katzbalgend um Recht in dem Bettelhalunkenprozesse.

Nein schreitend hinab zu der Akademie, lustwandelst du friedlich im Oelhain,

Mit dem schimmernden Rohr um die Stirne gekranzt, an dem Arm des bescheidenen Freundes,

In des Epheus Duft, in der Musse Genuss, umlaubt von der silbernen Pappel,

In des Frühlinges Lust, wann traulich und hold mit dem Platanos
flüstert die Ulme."

Vs. 1047 dagegen heisst es von dem Geiste der Neuzeit:
"Das ist es, eben das ist's,

Was, weil es jetzt den ganzen Tag im Munde führt die Jugend, Die Badehauser überfüllt, den Ringerplatz entvölkert."

Vgl. oben in der allgemeinen Charakteristik S. 200:

"Gross gepflegt in Ringerschulen, Chorgesang u. Musenkunst".

Welch feine Grundsätze der Sittlichkeit und des Anstandes bei den Attikern während der besseren und strengeren Periode galten, geht aus diesen Versen wie aus unzähligen ähnlichen Schilderungen deutlich genug hervor. Manches, wie das Verbot mit verschränkten Beinen zu sitzen ), sowie viele andere, uns oft geringfügig erscheinende Bestimmungen, wurden frühzeitig in der Schulzucht wie im

<sup>1)</sup> Vgl. auch Suid. s. v. ν παιδοτρίβου, wo mit Beziehung auf Aristoph. Nub. Vs. 972 die Worte stehen: καθίζοντας · τουτεστιν ευκόσμως καθείθηναι, ως μηδέν τοις περιεστωσιν υποδείξαι ακοσμον.

Verkehr ausser dem Hause und im Geleite des Pädagogen (vgl. unten) wahrgenommen, und selbst im Mannesalter galten dieselben Merkmale einer guten Erziehung, wie sie in ruhigem Gange, gesenktem Blicke, sittsamer Haltung und, zumal bei den Römern, auch in der Art des Kleiderwurfes sich bekundete. So heisst es z. B. in einem Bruchstück des Dichters Alexis, das uns Athenaios aufbewahrt hat, von dem Gange also:

Unedlen Manns Gebahren gilt dies Eine mir,
Ein tappig Schreiten in den Gassen, wo's mit Schick
Und Anstand ginge. Niemand fordert ja dafür
Tribut von uns, noch ist es uns dabei um Tausch
Und Preis zu thun; anstand'ge Sitten tragen ein
Gewicht'ges Ansehn, Freude denen die es schaun,
Verfein rung auch des Lebens. Wer nun, der Verstand
Beansprucht, würbe nicht für sich um solchen Schmuck? 1)

Nicht minder anschaulich ist die bei Lukianos (Amor. c. 44) vom Schulbesuch des Knaben und weiterhin vom gesammten Tagewerk des Jünglings entworfene Schilderung: Am frühen Morgen erhebt er sich vom Lager, wäscht mit reinem Quellwasser die letzten Spuren des Schlafes sich aus den Augen und befestigt die Chlamys mit den Spangen über den Schultern; da tritt er aus dem väterlichen Hause mit niedergeschlagenen Augen und ohne Jemand unterwegs anzublicken. Ihm folgen die Begleiter und Zuchtmeister in geziemender Weise, in den Händen tragend die würdevollen Werkzeuge der Tugend, nicht

<sup>1)</sup> Έν γάρ νομίζω τουτο των ανελευθερων είναι, το βαδίζειν αρρυθμως εν ταις όδοῖς, έξον καλως ου με πράττεται τέλος μηδείς γαρ ήμας, μητε των δόντα δει έτερων λαβείν, φέρει ο τος μεν χρωμένοις νόσμον δε τῷ βίῳ τὸ τοιουτον γέρας τις ουχ αν αύτῷ κτῷτο φασκων νουν έγειν;

Cf. Fragm. Com. Graec. coll. Meineke III, p. 506, no. VII; Athenaeus I, p. 21. C. Eustath. p. 1164, 32. Boissonade ad Marini Vit. Procli p. 146. Dio Chrysostom. or. XXXI, p. 651 cd. Reisk: γιγνωσκεται παρα πασιν ουχ ώς μικρά, το βαδισμα, η κουρα, το μηδένα σο βειν διὰ τη πόλεως, ἀναγκάζεσθαι δε δια την ύμετεραν συνηθειαν και τους επιδημουντας ξένους καθεστωτας πορευετθαι καθαπερ οιμαι και τους άγροικους ιδείν έστιν, οταν είς παλαίστραν η γυμνάσιον ελθωσιν, ηττον αρρυθμως κινουμένους ετι πρός τουτοις της εσθητος ό τρόπος, το ίσως αν τινι γελοίον φανέν, της πορφύρας το μέτρον τα φανερώτερα ήδη, το μεθ' ήσυχίας θεωρείν, ό ποππυσμός κτλ. ibid. or. XXXII, p. 679: ουδέ το δραμείν εν τη πόλει δοκεί μέτριον. αλλά καί των ένων έπιπληττουσι τοις είκη βαδίζουσι κτλ.

etwa den glatten gezackten Kamm, um das Haar niederzustreichen, noch auch einen Spiegel, der ein flüchtiges Gegenbild zurückwerfen könnte, sondern es kommen hinter ihm drein mehrfach zusammengefaltete Schreibtafeln oder Bücherrollen, welche die ruhmlichen Thaten der Vorzeit getreu bewahren, und, falls es ein Gang zum Musiklehrer ist, eine wohlbesaitete Lyra.

Abgesehen nun von dem Unterricht des Pädotriben in der Palästra in den einzelnen Leibesübungen, den wir im nächsten § zu betrachten haben, werden besonders sein Ernst und seine strenge Disciplin in Ausübung seiner Functionen häufig erwähnt und in charakteristischen Zügen geschildert. Dass es unter Umständen selbst an Schlägen hiebei nicht fehlte, geht schon aus der obigen Skizze bei Aristophanes hervor. Derb genng ist in dieser Beziehung die Zeichnung an einer bekannten Stelle des Plautus, Bacch. III, 3, 16 sqq, die bei aller griechischen Färbung seiner Komödien gleichwohl uns zeigt, wie scharfe Zucht und Schläge auch im Geiste der römischen Erziehung lagen.

Inde de hippodromo et palaestra ubi revenissés domum, Cíncticulo praecínctus in sella aput magistrum adsíderes: Quóm librum legerés, si in una peccavisses sullaba, Fíeret corium tám maculosum quámst nutricis pallium 1).

Gebildete Eltern waren jedoch auch bestissen, etwaige Ausbrüche roher Schulmeisterei zu verhüten, wie wir dies unter anderm aus der Fursorge des Cato an einer interessanten Stelle bei Plutarch (Cato c. 20) ersehen, wonach der Vater, um beim grammatischen Unterricht das "Ohrenziehen" (τοῦ ωτὸς ανατείνεσθαι μανθανοντα) zu vermeiden, den Sohn lieber selbst im Lesen und Schreiben unterrichtete, wiewohl sich ein tüchtiger Grammatiker unter seinen Sklaven besand. Beziehen sich nun auch die angeführten Belegstellen zunächst auf den ersten grammatischen Unterricht, von dessen Methode und Disciplin erst später die Rede sein kann, so zeigen sie uns gleichwohl, wie auch in den alten Schulen körperliche Züchtigungen wegen Ungeschick und Unachtsamkeit des Lehrlings nicht ungewöhnlich waren. Wir werden indessen gelegentlich auf die Reaction gegen solch übertriebene Strenge, die sich auch im Alterthum bei denkenden Pädagogen geltend machte,

<sup>1)</sup> Vgl. die mehrerwähnten virgae, die ferula und scutica, z. B. bei Martial. Epigr. X, 12: ferulaeque tristes, sceptra paedagogorum. Cf. ibid. vs. 62. Mit der gelinderen ferula, Ruthe, wurden die Knaben auf Rücken und Hande geschlagen, Juvenal. Sat. I, 15; Apul. Met. IX, p. 196; härter war die Lederpeitsche, scutica, auch mit Riemen und Knoten darin, auch flagellum geheissen, Juvenal. Sat. VI, 479; Horat. Serm. I, 3, 119,

zurückkommen, wenn wir Unterricht und Schulzucht im engeren Sinne zu betrachten haben werden.

Was jedoch unsern Padotriben hier speciell anlangt, so ist allerdings zu beachten, dass er auf palästrischen Vasengemälden fast nur mit einem Züchtigungsinstrument erscheint, dem Krückstock oder der Mastix (Peitsche, Geissel, meist jedoch als Ruthe oder gespaltene Gerte erkennbar), die deshalb auch geradezu als Symbol für einen wirksamen und anregenden Unterricht gilt. So nach der Aeusserung des Isokrates über zwei seiner besten Schüler, wovon der eine, Ephoros, stets der Ruthe, oder wie wir sagen des Sporns, bedurfte, der andere, nämlich Theopompos, dagegen eines Zügels 1). Eine solche Züchtigungsscene erscheint z. B. in den Herkulanischen Gemälden Tom. III, Taf. 41; ebenso auf einem Vasengemalde der Sammlung König Ludwig's I. (III. Saal, No 411, B), wo neben zweien zum Faustkampf einander gegenüberstehenden Epheben ein langbartiger Mann im Mantel steht, in der Linken eine gespaltene Gerte. Mit einem Stock ist der Padotribe dargestellt, wahrend der Xystarch, d. i. der Aufseher in der gedeckten Laufbahn und Ringschule, als sein Gehülfe eine Ruthe halt, auf Taf. VII, S. 8 der Sammlung griechischer Vasen des Grafen Lamberg, herausgegeben von Alex. de la Borde, Paris 1813. Abermals mit einer Gerte bei einer förmlichen Züchtigungsscene im 3. Band, Taf. LI des Bourbonischen Museums in Neapel. Dagegen führt der Padotribe einen Oelzweig auf Taf. I, Nr. 4 in Theod. Panofka's Bildern antiken Lebens, Berlin 1843, wohl zur Belohnung des Siegers.

Aber auch in den Schriftwerken der Alten fehlt es nicht an bestimmten Andeutungen über die strenge Zucht des Padotriben, z. B. bei Aelian Var. Hist. II, 6, p. 58 ed. Kühn, wo der für diesen Fall dem Padotriben gleichstehende Gymnast einem Schüler wahrend der Uebung einen Schlag versetzt (καθίκετο αυτου τῆ ραβδω), weil er sich durch den Beifall der Zuschauer hatte irre machen lassen; oder bei Basil. Magn. de leg. graecis c. 16, wo ein Padotribe, gleich jenem bekannten Schulmeister des Horaz, als ein "schlagereicher" bezeichnet wird (πολλάς πληγας εκ παιδοτρίβου λαβοντες κτλ.). Nicht minder als die soeben angeführte Stelle beweist übrigens eine gewisse Strenge in der Schulzucht<sup>2</sup>), selbst noch für die spatere Zeit, eine andere bei Lukianos, wenn auch in scherzhafter Wendung. Das Erlernen jeder

<sup>1)</sup> Cf. Anonymi vita Isocratis ap. Bait et Saupp. Orat. Att. II, p. 4; dasselbe auch bei Suidas s. v. Egopoc.

<sup>2)</sup> Nach der bekannten Sentenz bei Menandros 422: ὁ μὴ δαρεις ανθρωπος ου παιδεύεται.

andern Kunst, bemerkt der Parasit § 13, führt unvermeidlich Mühe und Arbeit, Furcht und Schläge mit sich, Dinge, die gewiss Jeder weit von sich wegwünscht. Meine Kunst hingegen ist ohne allen Zweifel die einzige, die sich ohne Arbeit erlernen lässt. Wer ist wohl je von einem Schmause heulend weggelaufen, wie wir schon Manche aus dem Unterricht (από των διδασχαλων) laufen geschen? Wer zeigte je, wenn es zum Essen ging, ein trauriges Gesicht, wie diejenigen, welche zur Schule gehen? (ωσπερ οἱ εις διδασκαλεια φοιτωντες). Aus all diesen Belegstellen über die Schulzucht geht übrigens für uns schon jetzt, natürlich ohne Rücksicht auf die ganz abhängige und kümmerliche Stellung der Padagogen im engern Sinn, als blosser Begleiter oder "Hofmeister" der Knaben, so viel hervor, dass die Handhabung der Disciplin sowohl in der Palästra wie in der Grammatistenschule dem Gutachten des jeweiligen Lehrers überlassen war und folgerichtig auch die Anwendung von Stock oder Ruthe. Natürlich mit vernünftiger Beschränkung; denn grausame Züchtigungen oder Strafen, wie sie unter Umständen an Sklaven vollzogen wurden, gingen doch wohl nicht an. In diesem Betreffe heisst es allerdings in der Rede über Freiheit und Sklaverei bei Dion Chrysostomos (orat. XV, p. 452 ed. R.): In solchem Sinne bezeichnest du also auch die Söhne als Untergebene ihrer Vater (δουλους των πατέρων). Denn sie begleiten viele, auch von den Armen, ins Gymnasium und zum Mahle, und sie werden ja von ihren Vätern ernährt und bisweilen auch mit Schlägen gezüchtigt (παίονται) und haben ihren Befehlen zu gehorsamen. Indessen weil sie gehorchen und Schläge erhalten, wirst du also auch die Schüler der Elementarlehrer (των γραμματιστών) Untergebene (οίκετας) derselben heissen und die Padotriben oder sonstigen Lehrer als Herren (δεσποτας) über ihre Schüler bezeichnen, da sie denselben ia Befehle ertheilen und, falls sie ungehorsam sind, mit Schlägen strafen. Allerdings, meinte er; jedoch ist den Padotriben und den andern Lehrern nicht gestattet, ihre Schüler einzukerkern 1), noch sie (wie Sklaven nämlich) zu veräussern oder in die Stampfmühle zu schicken u. s. w. - Ist nun auch das Ganze eine rhetorische Diatribe, so lasst dieselbe doch Rückschlüsse auf die Praxis des Unterrichtes zu.

Was diese Praxis insbesondere anlangt, so fehlt es nicht an solchen Darstellungen der gymnastischen Uebungen, aus denen wir auf das Verfahren hiebei schliessen können. Zwar werden wir auf

<sup>1)</sup> οτ στι, in Fessel zu legen, vgl. unsern Ausdruck "krumm geschlossen" und ξύλον, κλοιός u. d. gl.

die Erörterung der Grundsätze des Unterrichts erst später eingehen können; indessen in Betreff des Pädotriben und der palästrischen Uebungen sollen bereits hier einige Andeutungen vorausgehen.

Die oben S. 192 ff. in der allgemeinen Charakteristik hervorgehobene Nothwendigkeit, den Anfang der geregelten Leibesübungen in methodischer Weise mit dem Knabenspiel in Zusammenhang zu bringen, hatten die Lehrer der alten Palastra ohne Zweifel recht gut erkannt und ihren ersten Unterricht darnach eingeleitet. Denn im Kinderspiel zeigte sich ihnen die reine Natur, sowie das Recht und die ausgesprochene Nothwendigkeit der körperlichen Uebungen, und als die Seele des Spiels galt ihnen demgemäss die Gymnastik so gut wie ausserlich als Vorschule und Regel desselben 1). Haben nun aber alle Völker und alle Zeiten ihre Kinderspiele, die im Ganzen nur andere sind für das wilde Naturkind und andere für das geschniegelte Stadtkind, so bildete bei den Griechen die gesammte Entwickelung der Gymnastik auch die Erfindungsgabe für Spiele aufs höchste aus. Daher die unzähligen Spiele, an denen die hellenischen Knaben in der Palästra sich ergetzten und die vermöge der sorgfältigen gymnastischen Bildung, sowie sie selbst gymnastische Bestandtheile hatten, auch wieder auf die Gymnastik zurückgeführt und somit auf das gewandteste, lebendigste und kunstvollste ausgeführt wurden. Dass hieran die Oeffentlichkeit ihren grossen Antheil hatte, ist unzweifelhaft; denn die hellenische Erziehung zerfallt in dieser Beziehung allerdings in zwei Hauptrichtungen, wovon die eine als ästhetische und grundlegende Richtung in der Gymnastik erscheint, während die andere als Agonistik die bethatigende und darstellende Richtung bezeichnet2). Das Resultat dieser Erziehung im alten Hellas war aber: "dass die Hellenen durch die Gymnastik zu einer vom Staate gehandhabten und eingerichteten oder wenigstens beaufsichtigten öffentlichen geregelten Heranbildung der Geschlechter gekommen sind, ein Einfluss, welcher auch durch die Thatsache, dass die am meisten gymnastischen Staaten auch die ausgebildetste Erziehung besassen, bestätigt wird "3). So begreift sich auch, wie der antike Staat überhaupt nur eben an die Erziehung geknüpft erscheint, als an seine einzige Grundlage. Als der König Kleomenes III in Sparta die alte dorische Verfassung wiederherstellen wollte, führte er die Syssitien und die

<sup>1)</sup> Vgl. Jager a. a. O. S. 125.

<sup>2)</sup> Jäger. a. a. O. S. 177.

<sup>3)</sup> Jager S. 193.

übrigen Stücke der alten Agoge wieder ein; doch es misslang der Versuch, die strenggymnastische Erziehung neuzubeleben, und mit dieser sehen wir wirklich den alten Staat aufblühen und untergehen.

Wie nun bereits Platon wiederholt den Unterricht in der Gymnastik an das Spiel geknüpft wissen wollte 1), so dass sich an den erzicherischen Unterricht hierin in freierer Anwendung die von uns früher beschriebenen Spiele der Palästra, vor Allem das Ballspiel, der einfache Wettlauf, sowie sonstige Uebungen zur Kraftigung und Schmeidigung der jugendlichen Glieder anschliessen sollten, ebenso unterschied Aristoteles nach den Altersstufen in vorsichtiger Weise zwischen leichteren und anstrengenden Uebungen für die Schwacheren und Jüngeren (ανηβοι) oder Kraftigeren und Reiferen 2). Zudem darf man (wie Krause Gesch. d. Erz. S. 100 hervorhebt) bei einem Volke, welchem die Gymnastik ein so wesentliches Bildungselement war, ein stufenweises Fortschreiten von den leichteren zu den schwereren Uebungen, um so sicherer voraussetzen, als die Padotriben, Gymnasten und Aleipten stets auf Anwendung heilsamer, dem jugendlichen Körper zuträglicher Grundsatze bedacht waren, obgleich uns sehr wenige beweiskräftige Thatsachen für dieses stufenweise Aufschreiten aus den alten Autoren selber zu Gebote stehen. Ein lebendiges Bild aus Lukianos von dem gymnastischen Betrieb in den athenischen Palästren und Gymnasien werden wir später bei den einzelnen Uebungen mittheilen. Ein formliches System aber der Gesundheits- oder Heilgymnastik findet der Leser in den Schriften des Galenos, wobei das Mass und die Folge der verschiedenen Uebungen gleichfalls im einzig richtigen pädagogischen Sinne dem Padotriben anheimgestellt werden 3). Uebrigens hatte schon Platon an die Lehrer der gymnastischen Uebungen (γυμναστικοί) die Forderung gestellt, dass sie Diatetik und Physiologie anwenden und, gleich den Aerzten, die Heilsamkeit oder Schädlichkeit der Nahrungsmittel erkennen sollten 4). Gleichwie aber Platon die Erzieher warnt.

<sup>1)</sup> Cf. de legg. p. 643, D; 790, A-D; 797, B; 798, C; 808, D; 820, D.

<sup>2)</sup> Vgl. Polit. VIII. 4. 1: μέχρι μέν γαρ ήβης χουφότερα γυμνάσια προσοιστέον, τη βίαιον τροφήν και τους πρός αναγκήν πόνους απείργοντας ...... όταν δέ αφ ήβης έτη τρία πρός τοις αλλοις μαθήμασι γένωνται, τότε άρμόττει και τοις πόνοις και ταις αναγκοφαγίαις καταλαμβανειν την εχομένην ήλικίαν.

<sup>3)</sup> Cf. Med. Graec. opp. ed. Kulm, tom V, p. 906, c. IV: ἐφ' ὅσον δε δεῖ καθ' ἐκαστην χρείαν επιτεινειν τε καὶ ανιέναι, γραψαι μὲν οὐχ οιὸν τε ,.... οὐδε γαρ ἡ ποιότης εστι χρήσιμος, εἰ τῷ ποσῷ διαφθειροιτο. τοῦτοῦ μὲν δη τῷ παιδοτρίβη μετέστω, τῷ μελλοντι τῷν γῦμνασίων ὑγηγεισθαι. Aehnliches wiederholt in den 6 Büchern υγιεινών, de sanitate tuenda, vol. VI, p. 1-452.

<sup>4)</sup> Vgl. die Belege bei Alex. Kapp, Platon's Erziehungslehre S. 52.

ihre Zöglinge sich träger Ruhe hingeben zu lassen oder z. B. vielem Schlafe, der weder für den Körper, noch für den Geist, noch für die Beschäftigungen derselben tauglich sei (de legg. VII, p. 808, B), so macht er auf der andern Seite die Lehrer nicht minder eindringlich aufmerksam auf den Nachtheil aller übertriebenen Anstrengungen bis zur Ermüdung: denn Müdigkeit und Schlaf sind dem Unterrichte feind 1); wenngleich er zugibt, dass die Seelen weit eher bei angestrengtem Lernen sich feig zurückziehen, als bei Leibesübungen, weil im ersteren Fall die Plage weit mehr die Seele angehe 2), da dieser das Lernen eigenthümlich sei; eine Stelle, die auch der Verfasser des Büchleins über Knabenerziehung, Pseudo-Plutarch c. 11, bezüglich der Thätigkeit des Pädotriben wohl gewürdigt zu haben scheint.

Es wird nun für die Praxis des Padotriben unter anderm besonders auf den Anschauungsunterricht hingewiesen, d. i. auf das Vorzeigen und Vormachen, das auch nach den Ansichten der Alten, die wir beim speciellen Unterricht im folgenden Theile dieses Werkes genauer werden kennen lernen, aller blossen Beschreibung als direktes Unterrichtsmittel vorzuziehen ist. Wie also im gewöhnlichen Leben und besonders da, wo es sich um mechanische Fertigkeiten handelt, der Zogling weit mehr gewinnt, wenn er dem Meister etwas absieht, als wenn blosse Theorien und mündliche Belehrungen angewendet werden, so führte der Padotribe schwierigere Uebungen und Ringerstückehen anfanglich selber aus oder liess sie durch seinen Gehülfen, den Hypopadotriben, gleichsam als Vorturner ausführen, da es für den Turnlehrer nicht hinreiche, die palästrischen Kunstgriffe und Vortheile bloss anzugeben, sondern dieselben dem Lehrling nothwendig gezeigt werden müssten 3). So bildete er den Knaben stufenweise formlich heran zum Menschen 4). In ähnlicher Weise bemerkt gelegentlich in Ausdrücken, die von der Thatigkeit des Padotriben entnommen sind, Clemens Alexandrinus, Stromat. VI, 175): Es gibt drei erspriessliche Arten gegenseitiger Einwirkung und Mittheilung, erstens durch aufmerksame Beobachtung, wie wann der Padotribe den Knaben ausserlich bildet 6); dann durch ein genaues Vormachen (καθ' δμοίωσιν),

<sup>1)</sup> χόποι γαρ και υπνοι μαθημασι πολεμιοι, de rep. VII, p. 537, B.

<sup>2)</sup> ibid. VII, p. 535, C.

<sup>3)</sup> Dion Chrysostom. or. XIII, p. 485 R: τοις παιδοτρίβαις συν αρχει είπεῖν τα παλαίσματα, αλλά καὶ δεὶξαι άναγκη τῷ μαθησομένω.

<sup>4)</sup> πλαττει δια το ρυθμίζειν, wie es bei Artemidoros III, 17 heisst.

<sup>5)</sup> ed. Stah. tom. III. p. 366; ed Potter p. 823 sq.

<sup>6)</sup> σχηματίζων, vgl. das eben erwalinte ρυθμίζειν bei Artemidoros, dazu von der geistigen Bildung bei Lukianos Anach. 22: ρυθμίζομεν τας γνώμας ατλ.

wie wenn Einer den Andern durch sein Beispiel aneisert ein Geschenk zu geben. Jener legt nämlich mit Hand an bei dem Geschäft des Lernens (συνεργει τω μανθάνοντι), dieser aber unterstützt den Empfanger. Die dritte Art endlich ist die Anleitung 1), wann der Padotribe seinen Schüler nicht mehr vorbildet (μηκέτι διαπλάσσων) und das Uebungsstück (το πάλαισμα) nicht erst selber vormacht zur Nachahmung für den Knaben (εις μίμησιν τω παιδί), sondern ihm dasselbe, da er sehon mehr geübt ist, einfach dadurch, dass er es mit Namen nennt, anbesiehlt (προσταττει ἐε ὀνοματος).

Weiterhin scheinen es die Padotriben, im Interesse der ungetheilten Aufmerksamkeit ihrer Zöglinge auf den Unterricht und behufs einer regelrechten und möglichst unbefangenen Ausführung gewisser Uebungen, gar nicht gerne gesehen zu haben, wenn sich etwa müssige Zuschauer und blosse Neugierige, die nicht auch selber den gewöhnlichen Uebungen oblagen, hinzudrängten und folglich durch irgend eine Aeusserung oder ein Zeichen der Theilnahme den ungestörten Fortgang des Unterrichts oder doch die ruhige Zuversicht der Turnenden beeintrachtigten. Zwar in den Gymnasien war, wie wir dies später noch ausführlicher bemerken werden, der Andrang von Zuschauern jederzeit üblich und gestattet; wie wir denn auch aus den verschiedensten Schriften von Platon bis auf Lukianos wissen, dass daselbst in ausgedehnten Lokalitäten ganze Schaaren junger Leute die mannigfaltigsten Spiele trieben, indess auch Manner mit dem Ballspiel sich ergetzten, ein Bad nahmen, oder mit unterhaltenden Gesprächen und in zahlreicher Umgebung, wie z. B. Sokrates, stundenlang dort verweilten. Anders dagegen verhalt es sich mit den Palastren und insbesondere mit den Ringschulen der Knaben. Zu den letzteren war wenigstens in der früheren Zeit durch die oben S. 215 f. vorgeführten Solonischen Polizeigesetze den Erwachsenen der Zutritt fast ganzlich untersagt und nur mit geringfügigen Ausnahmen gestattet. Später scheint allerdings die bezügliche Gesetzesbestimmung ausser Kraft gewesen zu sein, wie dies unter anderm (vgl. besonders S. 250 ff. über die Knabenpalästra) auch hervorgeht aus der bezeichnenden Schilderung des Schwatzers in Theophrastos' Charakteren: Er besucht die Schulen (im gewöhnlichen Sinn, τά διδασχαλεία) und erdreistet sich, die Knaben bei Erlernung ihrer vielen Vorkenntnisse (προμανθανειν τοσαυτα) zu stören und die Padotriben und Lehrer mit seinem Geplauder zu belästigen (προσλαλείν); wollen sie fort, so ist er ganz der Mann dazu (δεινός) sie zu beglei-

χατα προσταξιν, also die "Regierung" mit einem Ausdruck Herbart's.
 Grasberger, Erziehung etc. I. (Knabenpalastra).

ten und sicher nach Hause zu bringen 1). - Nicht minder ärgerlich als ein solcher Besuch in der Schule musste für den emsigen und eifrigen Lehrer natürlich auch die Anwesenheit von Zuschauern bei dem strengen Unterricht, zumal in der höheren Gymnastik und bei der Schulung für einen festlichen Agon, sich gestalten, da von dieser Seite ein vollkommen ruhiges und passives Sichverhalten nicht leicht zu erwarten war. Daher der von Ailianos zweimal erwähnte charakterische Zug, dass der Gymnast Hippomachos, als ein Athlet, der sich seinem Unterrichte anvertraut hatte, ein Kunststück im Ringen ausgeführt und die Schaar der Umherstehenden lebhaften Beifall gezollt hatte, diesem mit seinem Stab einen Schlag versetzt habe mit der Acusserung: Das hast du schlecht gemacht und gar nicht so wie es sich geziemte; es hatte weit besser ausfallen sollen, denn Diese hier hätten dir nicht Beifall gespendet, wenn deine Uebung kunstgerecht war. Offenbar, setzt Ailianos hinzu, wollte er sagen, dass derjenige, der Alles exact und elegant ausführen wolle, nicht auf den Beifall der Menge, sondern der wirklichen Kenner zu achten habe 2). Es erleidet kaum einen Zweifel, dass wir bei der letzteren Erzählung eine eigentliche Athletenschule uns zu denken haben, in welcher, wie oben gezeigt wurde, in der Regel der Gymnast die höhere gymnastische Ausbildung zu agonistischen Zwecken leitete<sup>3</sup>) und wohin der Zutritt andern Menschen nicht verwehrt werden konnte, wenn anders diese Ringschule nicht Privatunternehmung, sondern jener in späterer Zeit meistens als Xystos bezeichnete Bestandtheil des öffentlichen Gymnasiums war, so dass also in diesem Fall und auf eine solche Palastra die alten Solonischen Prohibitivgesetze ohnedies keine Anwendung fanden, wohl aber auf die dem διδασκαλειον gegenüberstehende παλαίστρα der Knaben.

Erinnert sich hier der Leser an das oben S. 269 über jene Stelle bei Antiphon Gesagte, wo man unter γουνάσων durchaus eine Palästra verstehen wollte, so wird er unserer Ansicht um so mehr beistimmen, als man bei jenem Redner weiterhin auf die wiederholte Erwähnung von Zuschauern stösst 4).

<sup>1)</sup> Cf. Theophr. Charact. ed. Firm. Did. p. 6, no. 7: Lukian. de parasit. 51: τας δε παλαίστρας καὶ τα γυμνάσια καὶ τα συμπόσια διώκει και κοσμετ μόνος ουτος, sc. ὁ παρασιτος.

<sup>2)</sup> Cf. Aelian. Var. Hist. H, 6 p. 58 ed. Kuhn et XIV, c. 8 extr.

<sup>3)</sup> Cf. Plutarch. Quaest. convival. II, 4, 3: τον τόπον εν ω γυμνάζονται πάντες οι άθληται παλαιστραν καλούμεν, de sanit. praecepta 20: εν τω ξύστω ταύτα καὶ τας παλαιστραις διαλέγεσθαι τοις άθληταις. Vitruv. V, 11, 82.

<sup>4)</sup> So p. 12 (ed. Bait. et Sauppe): ὁ φόνος ουν ανήπει εις τους θεωμένους η εις τους παιδαγωγούς, p. 13: ουν αν εβαλεν αυτόν ατρεμα σύν τοις θεωμένοις έστωτα.

War nun auch der Padotribe offenbar der Hauptlehrer für den ersten gymnastischen Unterricht der Knaben, so standen ihm, ausser der obersten Aufsichtsbehörde, dem Areopag, der in älterer Zeit in dieser Beziehung viel gewirkt zu haben scheint, doch noch andere Erziehungsbehörden, Aufseher und Gehülfen zur Seite, die hier, so weit ihre Thätigkeit sich auf die Knabenschulen bezogen haben dürfte, in Kurze vorgeführt werden sollen.

Für Sparta werden uns, als Behörde für die Knabenerziehung im Allgemeinen, der Padonom (παιδονόμος) und die Bidyer (βιοεοι) als Aufseher genannt. Der Padonom übernahm bei den Spielen, Uebungen und Beschäftigungen der Knaben die oberste Leitung der Schaaren und ihrer Anführer (βοῦαι, βουάγορες), welche selbst wieder in Rotten (ilau) mit eigenen Führern getheilt waren, bildete ferner die Rottenführer zu Vorturnern aus und liess durch seine Geisselträger oder Mastigophoren die Ungehorsamen züchtigen I. Indessen ist für die spartanischen Verhaltnisse schon hier zu bemerken, dass die Knaben schwerlich jemals in gleicher Weise abgeschlossen waren oder doch der Zutritt zu ihren Uebungen beschrankt wurde wie in Athen; denn einmal hatten, wie bereits bemerkt worden ist, die Sparterknaben keine eigene Palästra für sich, und dann ist es hinlänglich bekannt, dass in Sparta jeder der zuschauenden Männer berechtigt war, die Knaben zu einer beliebigen Turnübung aufzufordern und überhaupt belehrend und ermahnend, warnend und strafend, augenblicklich und unmittelbar an dem Erziehungsgeschaft sich zu betheiligen. Es war nur ein Padonom für die Knaben aufgestellt; dagegen hatten alle Burger die Verbindlichkeit sich ihrer anzunehmen, als wenn es ihre eigenen Kinder gewesen wären. In Friedenszeiten machten sie sich sogar einen Zeitvertreib daraus und erregten wohl auch Streitigkeiten unter ihnen?). Ueberhaupt sollte in Sparta das Turnen nicht auf

<sup>1)</sup> Cf. Xenoph. de Laced. rep. II, 2: ὁ δὲ Λυχούργος αντὶ μεν τοῦ ἰδια εκαστον παιδαγωγούς δουλους εφιστάναι ανδρα ἐπέστησε χρατεῖν αὐτῶν εξ ωνπερ αἱ μεγισται αρχαί χαθιστανται, ος δὴ καὶ παιδονόμος καλεῖται. τοῦτον δὲ κύριον ἐποίησε καὶ ἀθροίζειν τους παῖδας καὶ ἐπισχοποθντα, εἴ τις ραδιουργοίη, ἰσγυρως κολαζειν. εδωκε διαὐτῶ καὶ τῶν ἡβώντων μαστιγοφόρους, ὅπως τιμωροῖεν οτε δεοι κτλ. Hesych. s. ν. παιδονόμος ἀρχή τις παρά Λακωσι. Aristot. Polit. VI, 5, 18: ιδια δὲ ταῖς σχολαστικωτεραις καὶ μαλλον εὐημερούσαις πόλεσιν, ἔτι δὲ φροντίζουσαις εὐκοσμίας γυναικονομία, παιδονομία, γυμνασιαρχία κτλ.

<sup>2)</sup> Plutarch Inst. Lac. 8 et 10; Lyeurg c. 17 von den Gymnasien: τρόπον τινά πάντες οἰομενοι πάντων καὶ πατέρες είναι καὶ παιδαγωγοί καὶ αρχοντες, ωστε μητε καιρόν ἀπολειπεσθαι μήτε χωρίον έρημον τοῦ νουθετοῦντος τὸν ἀμαρτανοντα καὶ κολάζοντος. Οὐ μὴν ἀλλα καὶ παιδονόμος εκ των καλων καὶ ἀγαθων ἀνδρων ετάττετο κτλ.

eine künstliche Leistung hinzielen, sondern auf wetteifernde Tapfer-keit 1), und wurden darum keine eigentlichen Turnlehrer aufgestellt.

Für Athen dagegen ist erstens eine gewisse ethische Aufsicht über das Thun und Treiben der Jünglinge durch den altehrwürdigen Areopag sicher beglaubigt, wenngleich dieselbe erst seit Solon in grösserem Masse geübt worden zu sein scheint, und überhaupt diese aristokratische Behörde auch dann mehr durch prohibitive Warnungs- und Abschreckungsmittel als durch positive Verordnungen auf die sittliche Zucht und den Unterricht eingewirkt haben dürfte<sup>2</sup>). Eine der allgemeinsten Bezeichnungen für solche öffentliche Sittenwächter und Aufseher, abgesehen von den bekannteren Namen der Sophronisten, Kosmeten, Hypokosmeten u. a., die zumeist einer spateren Periode angehören oder auch, wie die Kosmeten, nur für die Epheben bestimmt sind und<sup>3</sup>) vor der 115. Olympiade (317 v. Chr.) nicht aufgeführt werden, ist die der Epimeleten, d. i. Aufseher, auch im allgemeinen Sinn, z. B. ἐπιμεληταί του ἐμπορίου, oder im Menexenos c. 1 auch fürs Haus erwähnt, welche sowohl allein<sup>4</sup>) als auch in Verbindung mit den

Plutarch. Apophth. Lac. var. 25, Scr. mor. ed. Firm. Did. I, p. 288: τοις παλαίουσι παιδοτρίβας ουχ ἐφίστανον, ίνα μή την καλλ' αρετής ή φιλοτιμία την ται κτλ.

<sup>2)</sup> Vgl. die ganz allgemeinen Andeutungen bei Isokrat. Areopag. § 37 über die Fürsorge des Areopags für εὐχοσμία, wodurch er sich vor andern hellenischen Collegien (συνέδρια) ausgezeichnet, § 39 εύταξία, zumal der Jünglinge § 43, über die Verpflichtung zum Schulbesuch § 45, über die Ehrfurcht vor dem Alter § 49, auch bei Plat. legg. p. 879, D; allenfalls mit Ausnahme der Hagestolzen, die auch nach Plat. legg. p. 774, B von den veortepot nicht respektirt werden sollen. Ferner über Anstand, Erwerb u. dgl. §§ 49. 55. Vgl. damit Pseudo-Aeschin. Axioch. p. 367, A; Harpokrat. s. v. δοχιμασθείς. Athenaeus IV, 65 (p. 168, A): στι δε τους ασώτους και τους μη εκ τινος περιουσίας ζωντας το παλαιόν άνεκαλουντο οί 'Αρεοπαγίται καί έκολαζον, ίστορησαν Φανοδημος και Φιλόχορος κτλ., worauf die bekannte Geschichte von den armen wissbegierigen Jünglingen und späteren Philosophen Menedemos und Asklepiades erzählt wird, die sich ihren Unterhalt durch nächtliche Arbeit in der Mühle verdienten, um taguber philosophische Vortrage horen zu können. Uebrigens war der schweigsame Ernst der Areopagiten formlich sprichwortlich, vgl. Paroemiogr. graec. I, p. 212: 'Αρεοπαγιτης. επί των σχυθρωπών καὶ σιωπηλών καὶ ύπερσεμγων. Cicero ad Att. I, 14, 5: Senatus "Αρειος παγος nihil constantius, nihil severius, nihil fortius. Vgl. auch Limburg Brouwer, III, p. 10; Wachsmith Hellen. Alterthumskunde S. 208; Jacobs Verm. Schrift. III. S. 371 ff.

<sup>3)</sup> Wenn man nicht etwa den Pseudo-Aeschin. Axioch. wegen c. 5, p. 367 A für authentisch halten und darnach die Sophronisten ausnehmen will, vgl. dagegen Schömann, Gr. Alt. 2. Aufl. I, S. 525.

Vgl. Plat. de legg. p. 765, E: ὁ ἐπιμελητής, p. 801, E; p. 809, C; p. 952, A;
 p. 964, D; p. 813, C.

Kosmeten 1) häufig erscheinen. Die Epimeleten werden als Beamte erst um die 114. Olymp. in einer Rede des Deinarchos (adv. Philocl. § 15) erwähnt; ferner werden ein Epimelet des Lykeion, ein Epistates oder Vorsteher der Akademie und des Lykeion genannt, so dass wir (mit Schömann a. a. O.) wohl auch für andere Gymnasien dieselben oder doch die entsprechenden Aufseher voraussetzen dürfen. Dagegen lässt sich den Sophronisten, d. i. Zurechtweiser, Zuchtmeister. Aufseher, schwerlich 2) eine ethische Aufsicht über die Jugend zuerkennen, wenugleich dieselben in und ausser den Gymnasien, wo immerhin die Jugend sich aufhielt, schalteten, sondern sie sind nach allen Angaben als eigentliche Polizeileute zu betrachten, die bei gewissen Festversammlungen der Gaugenossen oder Demoten zur Handhabung der Ordnung und der Polizeiaufsicht ernannt waren. Es waren ihrer anfangs zehn, nach den zehn Phylen, und für den mit ihrer Function verbundenen Zeitverlust wurden sie mit einer Drachme für den Tag entschädigt3). Dass übrigens nicht selten mehrere dieser Beamten zu gleicher Zeit in den Gymnasien und Palästren thätig anwesend waren und demnach ihre Functionen auch in entsprechender Weise ausgeschieden und begrenzt sein mussten, das beweisen auch viele Darstellungen auf Vasengemalden. So zeigt z. B. ein schönes Gefass (Opferschale, in Gerhard's Auserlesenen griech. Vasenbildern, Berlin 1840, IV. Theil, Taf. LXXXV, No. 1, p. 59) in seinem Hauptbild eine Versamnlung von drei bartigen und bekranzten, von ihrem Mantel bei freier Brust leicht umhüllten und auf ihren Stab gestützten Aufsehern der Palastra; zwei sind dem Anschein nach mit Myrten bekränzt und halten wetteifernd der eine ein Blümchen, der andere einen grünsprossenden Zweig als Siegeslohn bereit, während sie an den siegreichen Knaben eine freundliche Ansprache richten.

Von ganz allgemeiner Bedeutung ist jedoch der Name παιδευταί, d. i. Lehrer und Erzieher überhaupt, wie derselbe, auch in Verbindung

D. i. Ordner, ihr Name gelangt später zu besonderer Bedeutung, wovou im III. Band die Rede sein wird; vgl. επιμεληταί καί κοσμηται Plat. de legg. p. 772, A.

<sup>2)</sup> Mit Krause, Gesch. d. Erz. S. 101, u. A.

<sup>3)</sup> Vgl. Hesych. s. v. σωφρονιστής· νουθετητής. Etym. Magn. s. v. σωφρονισταί. Schömann a. a. O. S. 525, Aum. 3. Mit welchem Recht jedoch und auf welche Angabe gestützt M. de Pauw, Recherch. philosoph. II, p. 57 diese Sophronisten geradezu in eine Linie mit den eigentlichen Stadtaußehern (Astynomen) oder ständigen Beamten für die Strassenpolizei gestellt hat, als hätten die Sophronisten "ou les castigateurs" während der Nacht, die Astynomen aber bei Tage Außeicht geübt, Bewaffnete verhaftet u. dgl., ist uns unbekannt.

mit dem τροφεύς oder Warter bei Platon¹) und mit dem παιδοτρίβης als Speciallehrer²) erscheint, um einfach denjenigen zu nennen, dem die Erziehung und Bildung (παιδευσις) obliegt, gleichviel nach welcher Hinsicht oder in welchem Zweige des Unterrichts. Wenn daher Haase (Ersch. u. Grub. Encyklop. III, 9, S. 392) unter παιδευταί die Turnlehrer, zunächst die Pädotriben, verstehen will, so ist dies nur dann richtig, wenn, wie in der dort angeführten Inschrift aus dem C. J. No. 270, ausschliesslich gymnastische Lehrer aufgeführt und dem vornehmsten unter ihnen, dem ήγεμων, gegenüber die anderen kurzweg als παιδευταί bezeichnet werden.

Endlich ist hier, im Anschluss an diese kurze Erörterung über die Lehrer der Palästra, auch noch auf die eigenthümliche und höchst unsichere Stellung, die der Pädagog in dem Erziehungsgeschäft der ersten Knabenjahre einnahm, aufmerksam zu machen. Haben wir auch seine Bedeutung erst im Folgenden ausführlicher darzulegen, so ist es doch zweckdienlich, um das Ineinandergreifen verschiedener Personen in Erziehung und Unterricht für die erste Schulperiode richtig würdigen zu können, schon jetzt in allgemeinen Zügen dieselbe hervorzuheben 3).

Die griechische Benennung Pädagog oder Knabenführer (παιδαγωγός) entspricht so ziemlich dem deutschen "Hofmeister", insofern sie nämlich, gleich dem aus dem Griechischen stammenden französischen gouverneur die beiden Factoren der Erzichung in sich schliesst, die subjektive Charakterbildung und die objektive Aneignung von Kenntnissen<sup>4</sup>). Ebenso zweifelhaft aber und unklar, wechselnd und unsicher, als etwa heutzutage in gewissen Ständen die ganze Bedeutung und Stellung, Behandlung und Verwendung des Hofmeisters, Hauslehrers, Instructors etc. erscheint, ist im Grunde, wenn man von den mit einem eigenen Nimbus umgebenen und vielfach gefeierten Erziehern des Heroenzeitalters absieht, auch die schwankende und in der späteren Epoche geradezu armselige Existenz der griechischen und

<sup>1)</sup> De rep. p. 309, A: πασι τοὶς κατὰ νομον παιδευταις καὶ τροφεύσι κτλ. De legg. p. 835, A: υπό τε αθλοθετών και του παιδευτου τῶν νέων καὶ τῶν νομοφυλάκων, ibid. p. 829, E: παρὰ τῷ παιδευτη καὶ τοις αλλοις νομοφύλαξιν.

Artemidor. III, 17, p. 270 ed. Reiff. ανθρώπους πλαττειν αγαθόν παιδοτρίβαις καὶ παιδευταίς.

<sup>3)</sup> Vgl. auch die Zusammenstellung bei Aeschines adv. Tim. § 187: τι δ' όφελος παιδαγωγούς τρεφειν η παιδοτρίβας καὶ διδασκαλους τοὶς παισίν εφιστάναι, οταν οἰ την των νομων παρακαταθηκην εχοντες πρὸς τὰς αισχύνας κατακαμπτωνται.

<sup>4)</sup> Vgl. Dr. Dulitz, über die griech. Hofmeister, Jahresbericht der höheren Bürgerschule zu Graudenz 1854, S. 4.

römischen Pädagogen, oder, um sofort bestimmter abzugrenzen, aller jenen gelehrten und ungelehrten Griechen und "Griechlein" (graeculi), die bald als gelehrte Sklaven, bald als sklavische Gelehrten in den Häusern der Vornehmen unterhalten wurden und deren unglaubliche Entwürdigung wir später aus den launigen Schilderungen eines Lukianos u. A. kennen lernen werden.

Bei den Spartiaten war der vorhin erwähnte Padonom (παιδονόμος) der öffentliche und allen Knaben gemeinsame Padagog, so dass in ihrer Staatserziehung von einem besonderen Knabenführer in den einzelnen Familien keine Rede sein konnte. Dagegen war bei den jonischen Stammgenossen, wenigstens seit den Perserkriegen, in den Häusern der Wohlhabenden stets ein Sklave zu finden, der auf Grund gewisser Eigenschaften zur Betheiligung an dem gemeinsamen Erziehungsgeschäft in und ausser dem Hause ausgewählt worden war. Während also bei den Spartanern die mannliche Jugend in einem bestimmten Alter ganz aus den Familienverhältnissen heraustrat und der Staat alle Pflichten der Eltern absorbirte, dadurch aber auch die Bildung der gesammten Jugend ein stereotypes Gepräge erhielt, pulsirte bei den Jonern und besonders in der uns besser bekannten Solonischen Erziehungstheorie ein freieres, gemüthreicheres Prinzip, "da in Athen, wenngleich auch hier die Idee: das Kind gehöre dem Staat an, den leitenden Stern bei der Erziehung darstellte, der Individualität des Einzelnen ein grösserer Spielraum gestattet war" (Dulitz, S. 9). Dass hier der Padagog frühzeitig und in den Zeiten der guten alten Zucht immerdar als Theilhaber an der Familienerziehung erscheint, ist bereits oben S. 233 hervorgehoben worden 1), gleichwie wir geschen haben, dass auch hier die Ueberzeugung galt, es könne dem Padagogen Niemand besser, geschickter und erfolgreicher vorarbeiten als die Hausfrau 2) was für die Beurtheilung und Werthschätzung der ersten hauslichen Erziehung auch bei den Alten um so wichtiger ist, als selbst ein Aristoteles, der doch die spätere Erziehung schliesslich ebenfalls dem Staate überlasst, eine Erziehungsperiode statuirt, in der nicht sofort fremde Personen, sondern die Mutter selber zu wirken habe. (Vgl. oben S. 231 und über Elternunterricht besonders die Stelle bei Dio Chrysost. p. 426, R.) Im Platonischen Lysis aber (p. 208, B sqq.) wird die gewöhnliche Aufgabe und Leistung des Padagogen von So-

<sup>1)</sup> Vgl. bes. die Stelle im Platonischen Protagoras Kap. 15: Wärterin und Mutter, Pädagog und Vater wetteifern f\u00fcrmlich mit einander in der sorgfaltigen Erziehung des Jungen.

<sup>2)</sup> Vgl. Plat. Lys. p. 207, E; 208, D; 209, B.

krates in dem folgenden drastischen Zwiegespräche gewürdigt: Einen Knecht, wie es scheint, achten deine Eltern höher als dich ihren Sohn, und übergeben ihm das ihrige lieber als dir, und lassen ihn thun was er will, dir aber verwehren sie es? Lassen sie wohl dich selbst regieren, oder erlauben sie dir auch dieses nicht? - Wie sollten sie das doch erlauben! - Also es regiert dich einer? - Ja, der Knabenführer hier, sprach er. - Ist er auch ein Knecht? - Was sonst? gewiss ist er unser Knecht. - Aber das ist doch arg, dass du ein Freigeborener von einem Knechte regiert wirst! Was thut denn eigentlich dieser Padagog, dass er dich regiert? - Er führt mich eben zum Lehrer. - Und gebieten dir die etwa auch, die Lehrer? -Allerdings ja. - Also setzt dir dein Vater recht mit Bedacht gar viele Herren und Gebieter (δεσποτας καὶ άρχοντας έκων ὁ πατήρ ἐφίστησιν). Aber doch wenn du nach Hause kommst zur Mutter, lässt diese dich, damit du ihr recht vergnügt seist, alles thun was du willst, es sei nun an der Wolle oder am Weberstuhl, wenn sie webt? Denn gewiss, sie verbietet dir weder die Weberlade anzurühren noch das Schiff, noch was sonst irgend zu ihrer Weberei gehört? - Beim Zeus, o Sokrates (erwiederte mit Lachen der Gefragte), nicht nur verbietet sie mir's, sondern ich bekäme gewiss Schläge, wenn ich etwas anrührte. - Aber weshalb verwehren sie dir so mit Gewalt glücklich zu sein und zu thun, was du willst, und halten dieh den ganzen Tag über immer unter Jemandes Befehlen, mit einem Wort, dass du fast gar nichts thun kannst, was du müchtest? u. s. w.

Das Lebensjahr des Knaben, in welchem ihm ein Padagog beigegeben wurde, lässt sich selbstverständlich ebenso wenig ein für allemal und für die sämmtlichen Stämme und Familien der Staatsbürger festsetzen, als das Jahr des ersten Schulbesuchs (vgl. oben S. 237). Je nach den Familienverhältnissen musste dieser Zeitpunkt ein anderer sein, gerade wie heutzutage in solchen Ständen, deren Kinder nicht zu öffentlichen Schulen mit bestimmtem Eintrittsjahr u. s. f. gegeschickt werden. Dass es keinen Schulzwang im modernen Sinn gegeben, das spartanische Erzichungsreglement natürlich ausgenommen, haben wir schon bemerkt. Jene Unbestimmtheit in der Zeit deutet auch Xenophon an 1), wenn er den Padagogen dann in Function treten

<sup>1)</sup> De rep. Lac. c. 2 init. των τοινον αλλων Έλληνων οι φασχοντες χαλλιστα τους οιες παιδεύειν, επειδαν ταχιστα αυτοις οι παίδες τα λεγόμενα ξυνιωσι, εύθυς επ αυτοις παιδαγωγους θεραποντας έφιστασιν, ευθυς δε πέμπουσιν εις διδασκαλων μαθησομένους και γράμματα και μουσικήν και τα έν παλαίστρα. Vgl. Krause in Pauly's Realencyklop. s. v. Paedagogus.

lasst, wann die Knaben verstehen, was Andere zu ihnen reden; dies namlich in der Weise, dass er der spartanischen Erziehung die der übrigen Hellenen gegenüberstellt. In demselben Sinne bemerkt Platon (de legg. p. 808, D, E) dass der Padagog in sein Amt eintreten solle, sobald die Knaben aus der Aufsicht der Mütter und der hauslichen Pflegerinnen entlassen werden, an welcher Stelle Krause (a. a. O.) die Worte "wegen ihres allzu kindischen Wesens" (παιδίας και νηπιοτητός χάριν) auf ein noch ziemlich zartes Alter gedeutet wissen will. So viel ist gewiss, dass der Padagog, wenn er auch bisweilen z. B. von den Reicheren schon früher verwendet werden mochte, in der Regel mit dem siebenten Jahre oder vollendeten sechsten Jahre des Knaben 1) in sein Amt eintrat, also zur Zeit, wo der Besuch der Palästra und der anderen Schulen (διδασκαλεία) seinen Anfang nahm. Denn sein Hauptgeschäft war gerade die Begleitung des Jungen zu den Schulen und zurück, wobei er, so zu sagen, ausser dem Hause eine absolute Herrschaft ausübt, wie denn auch der Ausdruck Herrschen (aprein) für seine Wirksamkeit gebraucht wird 2), während er innerhalb der Familie gewöhnlich nur als Diener erscheint, da sich, wie bereits bemerkt, selbst der durch das öffentliche Leben auf der Agora und an den Versammlungen stark in Anspruch genommene Vater eifrig an der Erziehung seines Sohnes betheiligte und denselben auch oft in Person auf den Markt führte, damit hier "am Centralfeuer des bürgerliehen Gemeinsinns die edelsten Bestrebungen in seinem jugendlichen Herzen entflammt wurden "3), und andrerseits auch die Mutter lehrend und wehrend ihrem Sohne treu zur Seite stand bis zum mannlichen Alter, oder doch bis zur Jünglingsreife. Bis dahin, namlich bis zum 17-20. Jahre (in der Zeit des μειραχιούσθαι, des Heranwachsens zum Jüngling, μειράχιον, cf. Schol. ad Acschin. in Timarch. § 7) scheint der Padagog, wenn auch nicht mit gleicher Strenge und Ueberwachung wie in den jungeren Jahren seines Zöglings, sondern mehr als anständiger Begleiter und Diener 4), in Function geblieben zu sein; wiewohl hiefür ebenso wenig wie für den Anfang seiner Thatigkeit eine bestimmte Grenzlinie festgesetzt sein konnte. Dass jedoch von der angegebenen Zeit an der angehende Ephebe freier sich

<sup>1)</sup> Cf. Pseudo-Plat. Axioch. p. 366, E.

<sup>2)</sup> Cf. Plat. Lys. p. 208, C: αλλ' ἄρχει τίς σου; οδε παιδαγωγος, εφη,

<sup>3)</sup> Dulits a. a. O. Seite 16.

<sup>4)</sup> Aeschin. adv. Tim. § 139: το δ' επακολουθείν και εφοραν φρουράν και φυλακήν σωφροσύνης ήγησατο (ό νομοθέτης) είναι μεγίστην, vgl. Lukian. bis accus. 8: συννατοίς τα πολλά και ξυνδιατρίβων έν τε γυμνασίοις και έν τη αγορά κτλ.

bewegen durfte, ersehen wir schon aus den mehrfachen Klagen bei gewissen Schriftstellern, dass die Knaben und Jünglinge dem wohlthuenden Einfluss der Pädagogen zu früh entzogen wurden.). Zuweilen mochte sich allerdings die Leistung des Pädagogen bis über die Jahre der Ephebie hinaus erstrecken, d. i. bis zum zwanzigsten Jahre des Zöglings andauern, vgl. Plautus, Bacch. III, 3, 36 (438 sq.).

Von diesem Padagogen als Begleiter und Ueberwacher des Knaben und als blossem Gehülfen in der ausserlichen Erziehung, der darum im kaiserlichen Rom auch geradezu als comes, rex, custos, servus sequens bezeichnet wird2), ist natürlich derjenige, der als wirklicher Lehrer und Erzieher in den heroischen Zeiten, wie ein Cheiron, Phoinix u. A., und hie und da auch in der späteren Periode eine ehrenvolle und erspriessliche Thatigkeit ausübte, wohl zu unterscheiden. Wir werden jedoch auf die letzteren, sowie auf die mannigfaltigen bedeutsamen Züge, die von solchen idealen oder auch historischen Musterpädagogen überliefert werden, erst später zurückkommen, da für die ersten Knabenjahre die bezüglichen Ueberlieferungen nicht von der gleichen Bedeutung für uns sein können, wie für die späteren. Derjenige Padagog also, den wir hier im Anschluss an andere Erziehungsgehülfen betrachten, begleitet, wie bereits bemerkt, den Knaben zur Palästra und zum grammatischen und musikalischen Unterricht, wobei er ihm seine Schulbedürfnisse, Bücher, Kithara u. dgl. nachtragt, wahrend des Unterrichts in seiner Nahe verweilt und später ebenso ihn nach Hause zurück geleitet3). Hiebei lässt sich leicht denken und geht dies auch bestimmt aus gelegentlichen Nachrichten hervor, dass der Einfluss dieses Padagogen auf den Zögling ein vortheilhafter und miterziehender sein musste oder das Gegentheil, je nach-

<sup>1)</sup> Χεπορh. de Laced. rep. III, 1: σταν γε την εκ παιδων είς το μειραχιουσθαι εκβαίνωσι, τηνικαύτα οι μη αλλοι (ες. Ελληνες) παύουσι μεν από παιδαγωγών, παύουσι δε καὶ από διδασκάλων, αρχουσι δε οὐδενες ετι αύτων, άλλ' αυτονόμους αφιασιν' ὁ δε Αυχουργος καὶ τουτων τάναντία εγνω κτλ. und besond. Plat. Lach. p. 179, A, D; Charmid. p. 151, B; Pseudo-Plutarch. de pueror. educ. c. 15: τοτς μεν παισι παιδαγωγούς καὶ διδασκάλους επέστησαν, την δε των μειρακίων όρμην ανετον είασαν νέμεσθαι.

Cf. Vergil. Aen. V, 546: custodem ad sese comitemque impubis Juli ||
 Epytiden vocat, et fldam sic fatur ad aurem sqq. Vgl. auch magister, ibid. 562.
 659: dazu rector, Tacit. Ann. XIII, 2: rectores imperatoriae inventae. Horat. Carm.
 1. 36. 8: memor actae non alio rege puertiae. Verg. Aen. IX, 173: rectores invenum et rerum dedit esse magistros. Anders aber oben in den Knabenspielen
 S. 53 f.

<sup>3)</sup> Vgl. Plat. Lys. p. 223, B; Liban. or. XXIV, p. 81.

dem er selbst mehr oder weniger gebildet war. Im ersteren Falle unterwies er ganz gewiss bei jeder passenden Gelegenheit den Knaben in mancherlei Regeln des Verhaltens und körperlichen Anstandes, z. B. mit bescheidenen Schritten und gesenkten Blieken in den Strassen einherzugehen, diese und jene Etiquette bei Tische zu beobachten, diese Speise mit einem, jene mit zwei Fingern zu fassen, das Oberkleid so und so zu tragen und dgl. 1). So erzählt Ailianos (Var. Hist. III, 21), wie den jungen Themistokles sein Padagog ermahnt habe, auf der Strasse dem Peisistratos Platz zu machen. Ungeschicktes und unanständiges Benehmen hierin werden als Fahrlässigkeit am Pädagogen gerügt, z. B. von Diogenes, der aus solchem Anlass einen derb zurechtweist<sup>2</sup>). Waren dagegen, wie dies z. B. der Rhetor Ailios Aristides um das Jahr 150 n. Chr. von den Pädagogen seiner Zeit beobachtet, diese Begleiter des Knaben einfache Thürhüter des Hauses oder wegen Altersschwäche und anderer Gebrechen zu den Geschäften geradezu unbrauchbare Sklaven, oder gar elende Schmarotzer und fahrende Taugenichtse, die der Eigenliebe der Eltern schmeichelten, die Fehler der Kinder verdeckten oder noch weit schlimmere Unsitten an sich hatten, so sehen wir, dass der schon von Sokrates (Plat. Alkib. I, p. 122) beklagte Mangel an Aufsehern allerdings begründet war, sich aber hauptsachlich auf die Eigenschaften der Padagogen beziehen sollte. Reicher Leute Sohne, pflegte darum Karneades zu sagen, lernen nichts recht als reiten; denn die Pferde seien die einzigen, die ihnen nicht schmeichelten, sondern sie herabwürfen, wenn sie die Reitkunst nicht wohl verständen.

Daher war es zumal in den späteren Zeiten eine allgemeine Klage der Kinderfreunde, dass die Eltern häufig in der Auswahl dieser "Hofmeister" nicht die mindeste Rücksicht auf deren Bildung und Gesittung nahmen, ja dass manche nicht einmal darauf achteten, ob dieselben geborene Griechen oder aber Barbaren wären (cf. Pseudo-Plutarch. de pueror. educat. c. 7; Stob. Eck. eth. 41). So gab selbst Perikles dem Alkibiades, seinem Mündel, einen thrakischen Sklaven, Zopyros, der wegen Altersschwäche unter seinen Sklaven der untüchtüchtigste und unbrauchbarste (αχρειστατος) war, zum Pädagogen (nach

<sup>1)</sup> Vgl. Pseudo-Plut. I. c. διδασκουσιν οἱ παιδαγωγοὶ κεκυφοτας ταὶς ὁδοτς περιπατειν, ἐνὶ δακτύλω τοῦ ταρίχου αψασθαι, δυσι τῶν τοῦ ταρίχου αψασθαι το ὑματιον, οὕτως κυσθαι το ὑματιον, οὕτως καις ὁδοῖς περιπατειν κτλ. und Plat. Lys. p. 208.

<sup>2)</sup> Nach Plutarch. virt. doc. posse c. 2. Vgl. auch die Stelle aus Lukian oben S. 275.

Plat. Alkib. I, p. 122, B), und ebenso werden uns an der vorhin angeführten charakteristischen Stelle bei Platon (Lys. p. 223, B) ein paar ungebildete Padagogen wegen ihrer schlechten Aussprache gewissermassen als "Sprachverderber" angeführt. Dort heisst es namlich am Schlusse: Da kamen eben wie schlimme Geister (οσπερ δαιμονές τινες) die Knabenführer herbei, der des Menexenos und der des Lysis mit deren Brüdern an der Hand, und riefen sie ab, sie sollten nach Hause gehen, denn es war schon spät. Zuerst zwar wollten wir und die Umstehenden sie fortreiben; da sie sich aber nichts um uns kümmerten, sondern in sehr schlechtem Hellenisch (υποβαρβαριζοντες) brummten und schalten, und doch immer wieder riefen: so glaubten wir, zumal sie an den Hermäen ein wenig mochten getrunken haben, dass nichts mit ihnen wurde auszurichten sein, und lösten, gezwungen von ihnen, die Gesellschaft auf. - Die Alten waren in diesen Dingen (wie wir das zu seiner Zeit in der Schilderung der höheren Ausbildung genauer auseinandersetzen werden) ausserordentlich aufmerksam und feinfühlend, wie schon die Bemerkungen über gewisse Kennzeichen der römischen und attischen Artigkeit und Feinheit (urbanitas, το της αττικίσεως ακρον, Lukian. Lexiph. 14) oft noch aus der späteren Periode deutlich bekunden; so wollte man z. B. an Alexander dem Grossen später Fehler bemerkt haben, die ihren Grund lediglich in der ungeschickten und schroffen Behandlung eines seiner vielen Padagogen, des Leonidas, gehabt haben sollen. (Vgl. Quintil. J. O. I, 48) und die in der Folge auch von einem Aristoteles, der sich seine Ausbildung vom 15-22. Jahre angelegen sein liess, nicht mehr gutgemacht wurden. Eine Anschauung, die zwar in diesem Fall bei dem herben Naturell (ηθος αυστηρον) des makedonischen Prinzen nicht ganz richtig ist, uns aber doch zeigt, wie man auch über die Gefahren entgegengesetzter Wege bei mehr als einem Lehrer und Erzieher seine Bedenken hatte 1). Später freilich, in den Zeiten des Verfalls, merkte man kaum mehr oberflächlich auf derartiges, wie denn verarmten Bürgern z. B. einfach der Rath ertheilt wird: Werdet Lehrer, Pädagogen, Thürhüter, oder nehmt Dienste auf den Schiffen!2) Ein Zeitalter, in welchem nicht einmal von Seiten der Eltern auf eine kräftige Unterstützung der padagogischen Bemühungen

t) Krause in seiner Erziehung des Alexandros. Gesch. d. Erz. S. 109 ff., hat diesen Zug kaum beachtet, obwohl schon Hochheimer S. 285 ihn hervorgehoben hatte.

<sup>2)</sup> Cf. Plutarch. de vitando aere alieno c. 6, 5: γραμματα διδάσκων και παιδαγωγων, και θορωρων, πλέων και παραπλέων κτλ. c. 7, 3: περιέπων, φολαττων, προμαχόμενος κτλ.

zu rechnen war, im Gegentheil nur zu oft durch das böse Beispiel innerhalb der Familie die besten Absichten des Erziehers und Begleiters der Söhne des Hauses vereitelt wurden, hatte für die Arbeit und Anstrengung eines tüchtigen Pädagogen chenso wenig Sinn als für die alte Einfachheit und Sittenreinheit oder überhaupt, um mit Isokrates zu reden, für die Wahrheit, dass eine weise Regierung nicht die Säulenhallen mit Gesetzen anfüllen, sondern diese der Jugend ins Herz graben müsse. Denn nicht die Gesetze an sich, sondern die Erziehung macht den Staat glücklich; übel erzogene Menschen achten auf die besten Gesetze nicht, durch die Erziehung aber wird der Wille selbst gebessert, so dass man nach und nach, ohne sich von Andern zwingen zu lassen, sein eigener Gesetzgeber wird 1).

Damit haben wir dem Leser diejenigen Personen, unter deren Leitung und Aufsicht der Knabe bei den Griechen und Römern ausser dem elterlichen Hause seine erste Jugendbildung genoss, in kurzen allgemeinen Umrissen vorgeführt, so weit es uns für die Kenntniss der leiblichen Ausbildung im Knabenalter oder des Unterrichts in der Palastra, dem wir uns nunmehr zuwenden, nothwendig schien.

## § 5.

## Der Turn-Unterricht der Knaben

im Allgemeinen.

Wir glauben oben S. 239 ff. mit überzeugenden Gründen dargelegt zu haben, dass wenigstens bei den Griechen in der Zeit des allerersten Schulbesuchs der Knaben die gymnastische und die damit zusammenhängende allgemeine körperliche Bildung mit besonderem Fleiss eingeleitet und gepflegt wurde, und dass nicht etwa durchgehends der Schulunterricht in der heutigen Weise mit dem Lese- und Schreibunterricht begonnen habe. Denn, um dies hier nochmals hervorzuheben, zu Gunsten der gegentheiligen Ansicht, wie sie unter Andern

<sup>1)</sup> Vgl. Isokrat. Arenpag. § 40 sqq.: τους γάρ πολλούς όμοιους τοις ήθεσιν ἀποβαίνειν, εν οις ἄν εκαστοι παιδευθώσιν. επεί τα γε πλήθη καὶ τὰς ἀκριβείας τῶν νομων σημεῖον είναι του κακῶς οἰκεισθαι τὴν πολιν ταυτην κτλ.

besonders von Schwarz (Erziehungslehre I, S. 377) ausgesprochen worden ist, dass nämlich zuerst die grammatischen, dann die musikalischen und zuletzt die gymnastischen Schulen besucht worden wären, reicht es nicht hin, auf die zufällig so geordnete Reihenfolge des Grammatisten, Kitharisten und Padotriben bei Platon u. A. 1) hinzuweisen, da wir anderswo, z. B. bei Plautus, Bacch. III, 3, 12 sqq. auch in umgekehrter Weise ausdrücklich den palästrischen Unterricht als einen nach der Tageszeit dem musischen vorausgegangen bezeichnet finden. Ebenso wenig jedoch, als wir den Beginn des grammatischen und musikalischea Unterrichts wegen jener Auffassung des gymnastischen für das Knabenalter um vieles später ansetzen möchten, kann es uns einfallen, etwa auf die soeben erwahnte Stelle bei Plautus gestützt, einer andern Einseitigkeit huldigen zu wollen, die man ebenso gut in die vielen sich wiedersprechenden Angaben hineindeuten könnte, als ob nämlich, da wir bestimmt wissen, dass bei den Alten der Schulunterricht am frühen Morgen begann, dieser Unterricht der gymnastische und der des Pädotriben gewesen sein müsste. Dazu kannten die Alten die menschliche Natur zu gut, als dass sie, selbst die leichteren körperlichen Uebungen vorausgesetzt, den Schulknaben sein Tagewerk mit den Leibesübungen und nicht vielmehr mit dem grammatischen und etwas später auch mit musikalischem Unterricht hatten beginnen lassen sollen Darnach steht uns für das Folgende fest, dass allerdings die verschiedenen Schulen von den Knaben zu verschiedenen Tageszeiten besucht wurden, dass aber der Unterricht ganz bestimmt am frühen Morgen in der Grammatistenschule (διδασχαλείον) seinen Anfang nahm. Daher heisst es bei Lukianos in einem Gespräche: Ich werde, wie die Kinder, früh und Nachmittags zu dir kommen, um deine Kunst zu lernen?). Abgesehen davon, dass auch Platon den Unterricht in den Elementarschulen mit Sonnenaufgang begonnen wissen will, ersehen wir aus den oben S. 215 erwähnten Solonischen Polizeigesetzen, dass die Eröffnung der Schule vor Sonnenaufgang ausdrücklich untersagt war, d. i, zur Verhütung von Missbräuchen untersagt werden musste; und ebenso, dass auch nach dem leichten Mittagsmahl unterrichtet wurde, weil nach denselben Bestimmungen die Schulen mit Sonnenuntergang wieder geschlossen sein mussten. Ferner lesen wir bei Thukydides VII, 29 bei Gelegenheit

<sup>1)</sup> Vgh. Protagor. c. 15, p. 326 sq. und im Vorausgehenden die allgemeine Bezeichnung είς διδασχάλων πέμποντες.

<sup>2)</sup> De parasit. extr. καί σοι λοιπον ωσπερ οἱ παιδες ἀφίζομαι καὶ ἑωσς καὶ μετ αριστον μαθησόμενος τη τέχνην.

der Schilderung einer barbarischen Scene in Mykalessos, dass diese Stadt mit Tagesanbruch, als die grosse Schule sich kaum erst gefüllt hatte, von den Thrakern überfallen und sämmtliche Schulknaben nicdergemetzelt wurden. In Rom aber, wo das gesammte tägliche Leben, sogar der Vornehmen, wie man schon aus der Sitte der frühesten Morgenbesuche von Seiten der Clienten erkennt, weit eher begann als in Athen, erhoben die Schulmeister (ludinagistri) gleichfalls mit dem Frühesten ihre Stimme, noch vor dem Tosen anderer Gewerbe; daher sie von Martial als schlafraubende Störefriede der Nacht bezeichnet werden in einem komischen Epigramme:

Was wohl haben mit dir wir gemein, verruchter Magister, Haupt, nicht Knaben allein, sondern auch Mädehen verhasst? Noch nicht störte das Krähn der behelmten Hähne die Nachtruh', Und sehon donnert dein Zorn mitten im Prügelgeklatsch u. s. f.

Die ersten Kunden der Bäcker, die schon vor Tage ihre Waare ausriefen, waren die Knaben, die mit Lampen in der Hand zur Schule gingen und bald im Chor zu buchstabiren anfingen; daher: negant vitam ludimagistri, Martial Epigr. XII, 57, 4, mit Beziehung auf die lärmenden Stadtquartiere, vgl. XIV, 223; und die in ihrer Allgemeinheit wohl übertriebene Schilderung bei Juvenal VII, 222 ff., dass der Grammatiker von Mitternacht an sitze, wo weder ein Schmied noch ein Wollspinner an die Arbeit gehe, und ebenso viele Lampen riechen müsse als Knaben zugegen, so dass sein Horaz sich färbe und sein Virgil voll schwarzen Russes hange.

Nach dem wiederholt über die Bedeutung des ersten Turnunterrichts, sowie der Turnspiele der Knaben Gesagten ist übrigens dem Leser bereits klar, warum wir in unserer Darstellung des alten Schulunterrichts an keine solche Tagesordnung gebunden sind, da wir ja stets die naturgemässe Entwickelung des Gegenstandes im Auge haben, also nach der Betrachtung der geregelten und ungeregelten Knabenspiele die kunstgerechten und regelmässigen Leibesübungen des Knabenalters zu erörtern bleiben.

Können wir nun auch nicht mehr bestimmt nachweisen, ob dieser Turnunterricht in den Vormittagsstunden oder geraumere Zeit nach dem Mittagsmahl und in den Abendstunden ertheilt zu werden pflegte, so dürfen wir gleichwohl aus mehreren Gründen mit vieler Wahrscheinlichkeit schliessen, dass vorzugsweise das letztere der Fall gewesen, d. i. dass die Morgen- und Vormittagsstunden in der Regel dem

<sup>1)</sup> salutationes matutinae, officia antelucana, vgl. Becker, Gallus, II, S. 134, 2. Aufl.

grammatischen und musischen Unterricht überhaupt, dem Lese- und Schreibunterricht, dem Auswendiglernen und Deklamiren poetischer Stücke, dem Kitharspiel u. s. w. gewidmet, die Nachmittagsstunden dagegen mit wenigen Ausnahmen in Griechenland sowohl als in Rom für den palastrischen, zwischen Uebung und Erholung wechselnden Unterricht angesetzt gewesen seien. Wissen wir doch, für Rom so gut wie für die Lebensweise der Athener, dass der gewöhnliche, im Vollgenuss seiner politischen Rechte befindliche Staatsbürger, in den Morgen- und Mittagsstunden seinen Pflichten als Richter und Beamter, berathend, regsam und wacker als Sachwalter oder hörend und beobachtend, kurz auf die verschiedenste Weise, wenn auch meistens ausser dem Hause nachging, lange noch nachdem die Sonne im Mittag gestanden hatte, oder bis zur achten Stunde, d. i. bis 2 oder 3 Uhr unserer Zeit, klagend mitunter, dass "die Carinen so weit vom Forum entfernt" (vgl. Horat. Epp. 1, 7, 48); dass dagegen der Rest des Tages nächst dem Mahle besonders dem Ballspiel und mannigfaltigen andern Erholungen und Leibesübungen gewidmet wurde. Denn selten legte man auf ein reichliches und gutes oder gar ein frühzeitiges Mahl den gleich hohen Werth wie etwa bei den grobsinnlichen Böotern und bei sikelischen Schwelgern oder bei den römischen Prassern und den Schlemmern der Kaiserzeit, wie sie uns der Griffel des Petronius an dem Beispiele des Trimalchio so drastisch gezeichnet hat. Wie verschieden vollends von gewissen modernen Mahlzeiten mit ihrer Ergetzung und Ueberfüllung der gröbern Sinne, mit ihren Schüsseln Fleischwerks und starken Weinen, deren Hitze dann durch Eiswasser oder Gefrorenes gedämpft wird, und mit all den Schmausenden, denen in der Regel die eine Idee gemein ist, dass Geld zu allem befahigt, ein attisches Symposion von jener Art war, wie sie uns mit dem unverkennbaren Stempel der Wahrheit in naiv-anmuthiger Weise Xenophon und mit phantasie- und geistvoller Darstellung Platon schildern und durch ihre Schilderung uns mitten hineinversetzen in den gesellschaftlichen Ton und Zustand von Menschen, deren Sprache ebenso für unser "steif" wie für das unaufhörliche "wie geht's Ihnen?" des Ausdrucks ermangelt, das brauchen wir wahrlich unserem Leser nicht erst auseinanderzusetzen. Kurz, die gewöhnliche Lebensweise bei den Alten, wir möchten sagen, die ganze Stundenordnung oder Hausordnung spricht für unsere Annahme, dass etwa mit Ausnahme der Flussbäder u. dgl., worauf wir später zurückkommen, keine gymnastischen Uebungen und kein gymnastischer Unterricht der Knaben am Morgen oder in den Vormittagsstunden stattgefunden habe. So sehen wir denn auch aus der bereits S. 290 angeführten Stelle aus Platon's

Lysis 1), dass sich die Erwachsenen wie die Knaben mit ihren Padagogen spät am Tag (04é) aus der Palastra entfernen, zu welcher Stelle man gewiss nicht annehmen wird, sie könnten allenfalls auch den ganzen Tag darin zugebracht haben.

Weiterhin sprechen für unsere Ansicht auch die allgemeinen Grundsätze über Methode und Handhabung des Schulunterrichts, wie sie durch verschiedene Schriftsteller als leitende und massgebende Regeln uns überliefert werden und indirekt allerdings Rückschlüsse gestatten über manche Anschauungen von der Art und Weise, wie gute und anerkannte Maximen ihres Erfolges am sichersten sein konnten. Die Alten hatten nämlich richtig erkannt, dass alles Lehren und Mittheilen unter den gewöhnlichen Umständen objektive Schwierigkeiten genug mit sich führe und dass ebendarum gerade der Lehrer mit seinen subjektiven Eigenschaften Alles aufbieten müsse, um mit dem Unterricht einen gewissen Grad von Leichtigkeit zu verbinden, und dass er nicht etwa durch stürmischen Eifer oder durch eine Fortsetzung bis zur Abneigung oder bis zur Erschöpfung der Kraft den Erfolg in Frage stellen dürfe. Mit einem Worte, sie kannten und würdigten auch das Bedürfniss der menschlichen Natur nach Erholung und Abwechslung, wie es sich ja auch bei den Erwachsenen und um so stärker bei den minder Reifen und bei Kindern geltend macht. Daher, bemerkt Aristoteles, lenken die Erzieher die Knaben wie mit einem Steuerruder mittelst der Freude und des Schmerzes<sup>2</sup>). Wir finden demgemäss allenthalben den Brauch, dass den Kindern in vernünftiger Weise nach der Zeit des Lernens eine Zeit der Erholung oder doch einer mehr spielenden Beschäftigung gewährt wurde. jungen Themistokles aber wurde als auffallend bemerkt, dass er sich nach den Lehrstunden nicht geradezu dem Spiel und der Erholung überliess, gleich seinen Schulkameraden (καθαπερ οι λοιποι παιδες), sondern auch dann über das Gehörte und Erlernte nachgrübelte, so dass der Lehrer geäussert haben soll, dieser Knabe würde entweder

<sup>1)</sup> p. 223, B: ήδη γαρ ην όψε.

<sup>2)</sup> Eth. Nicom. X, 1, 1: παιδευουσι τούς νέους οἰαχίζοντες ἡδονη καὶ λυπη, vgl. das moderne gouverner, gouverneur; dazu die Sentenz des Menandros: οὐ λυποῦντα δεῖ || παιδαριον ορθοῦν, ἀλλά καὶ πειθοντά τι. Lukian. Amor. 1: ασθενής γαρ η χη διηνεκούς σπουδής ἀνέχεσθαι, ποθοῦσι δ΄ οἱ φιλοτιμοι πονοι μικρὰ τῶν επαχθῶν φροντίδων χαλασθέντες εἰς ἡδονὰς ἀνέσθαι. Vgl. über Erholung auch bei Cicero de nat. deor. I, 37. 102: Profecto Epicurus, quasi pueri delicati, nihil cessatione melius existimat. At ipsi tamen pueri, etiam qu'um cessant, exercitatione aliqua ludicra delectantur etc.

ein ganz vortrefflicher Mann werden oder ein Bösewicht (Plutarch. Themist. c. 2). Auch der Verfasser des Büchleins über Knabenerziehung (Pseudo-Plutarch. c. 13) eifert gegen übertriebene Anstrengung und verlangt zum Fleisse die Erholung (avecis), denn Ruhe sei die Würze der Arbeit. Wenn auch andrerseits vor allzu grosser Lässigkeit wiederum gewarnt wird, wie bei Quintilian (J. O. I, 3 med.), so betonen doch selbst Manner wie der strenge Seneka, man müsse ja im Leben die Natürlichkeit zu bewahren suchen, denn sie habe des Lieblichen gar viel. Es sei ein Unterschied, ob man ohne Verstellung und ohne Vorsicht wandle. Man müsse Einsamkeit und Geselligkeit mit einander verbinden und abwechseln lassen, denn beide erganzten einander. Man müsse daher den Geist nicht immer gleichmässig anspannen, sondern sich auch einer heitern Erholung hingeben, wie sich denn Sokrates nicht geschamt habe, mit Knaben zu spielen. Dadurch ruhe der Geist aus und erhebe sich kräftiger und frischer; denn wie ein fruchtbarer Acker durch unausgesetztes Fruchttragen, so werde auch der Schwung des Geistes durch bleibende Anstrengung gehemmt, während er durch Erholung wieder Krafte gewinne. Aus der unaufhörlichen Arbeit entstehe eine gewisse Abstumpfung und Niedergeschlagenheit der Seele. doch raube auch der häufige Genuss von Spiel und Scherz ihr allen Ernst und alle Kräfte u. s. f. 1). Nicht minder bedeutsam äussert sich hierüber Lukianos an einer andern Stelle (Ver. hist. I, 1): So wie diejenigen, die aus der athletischen Kunst ein Gewerbe machen, und überhaupt alle, die ihrem Körper die möglichste Gesundheit und Stärke zu verschaffen suchen, neben den gymnastischen Uebungen auch für gehörige Erholungsstunden besorgt sind, ja sogar dieses Ausruhen nach der Anstrengung für einen wesentlichen Theil der für ihren Zweck erforderlichen Lebensordnung halten, ebenso ist es, glaube ich, den Studierenden zuträglich, ihren Geist, nachdem sie ihn mit ernsthaften und anstrengenden Studien anhaltend beschäftigt haben, ausruhen zu lassen und durch eine schickliche Erholung zu künftigen Arbeiten desto kräftiger und munterer zu machen.

Wir führen diese Zeugnisse an, um schon jetzt und von vornherein darzulegen, dass man im Alterthum keine schroffe und extreme, sondern die naturgemässe und von selbst sich darbietende Abwechslung im menschlichen Tagewerk eintreten liess, und dass man eben-

<sup>1)</sup> Cf. Seneca de tranquill. animi c. 6 sqq.; ep. 3, extr. inter se ista miscenda sunt. et quiescenti agendum et agenti quiescendum est sqq.

darum auch in den Schulen es gehalten haben müsse wie in den Gymnasien oder auf dem römischen Marsfelde, wohin Jünglinge und Erwachsene der Erholung und körperlichen Uebung halber täglich sich einfanden und auf die verschiedenste Art alle denselben Zweck erreichten, das durch die andauernden und vorherrschend geistigen Anstrengungen der vorausgegangenen Tagesstunden verlorene Gleichgewicht der Seele wieder herzustellen. Mit dieser unserer Anschauung von der Praxis im täglichen Leben bei den Alten stimmt es vollkommen, wenn nach einer bei Aulus Gellius (XX, 5, 4) erhaltenen Nachricht, Aristoteles zwar täglich zweimal im Lykeion bei Athen Vorlesungen zu halten pflegte, des Morgens und gegen Abend, jedoch in der Art, dass er bei dem erstern, dem "Morgengang" (έωθινός περίπατος), über tiefere Fragen und Untersuchungen in der Natur und Dialektik und nur vor einer gewählten Zuhörerschaft sich verbreitete, dagegen in den Abendstunden (δειλινός περίπατος) allen Jünglingen ohne besondere Auswahl den Zutritt zu seinen "Gangen" gestattete, weil er über exoterische oder leichtfassliche Gegenstände auf- und abwandelnd zu sprechen gewohnt war. Was übrigens den Umstand anlangt, dass einmal bei Cicero in einer wenn auch fingirten philosophischen Unterredung die Akademie in der Nähe von Athen als Schauplatz der ganzen Unterhaltung erwähnt wird, weil dort ein Nachmittagsspaziergang möglichst ungestört bleibe 1), so dürfen wir hieraus wenigstens so viel schliessen, dass die Akademie in der Regel in den Nachmittagsstunden unbesucht blieb, weil die reifere athenische Jugend am Vormittag dort oder in anderen höhern Schulen und Gymnasien (auch im Lykeion, wie schon aus der erwähnten Stelle bei Gellius hervorgeht) ihren Studien oblag, dagegen Nachmittags fast ausschliesslich im Lykeion gymnastische und militärische Uebungen pflegte, wie wir dies besonders aus den vielen Urkunden über die Ausbildung der Epheben, wovon spater die Rede sein wird, ersehen.

Soviel wollten wir noch über die Zeit bemerken, in welcher der Unterricht in der Palästra wenigstens für die Knaben gewöhnlich ertheilt worden zu sein scheint, ehe wir die einzelnen palästrischen Uebungen selbst ins Auge fassen zu können glaubten.

<sup>1)</sup> Cf. Cic. de fin. V, init. ut ambulationem postmeridianam conficeremus in Academia, maximo quod is locus ab omni turba id temporis vacuus esset, und gleich darauf: solitudo erat ea, quam volueramus.

## Die Turnübungen der Knaben

im Einzelnen.

## A) Der Sprung (άλμα, πήδημα).

Wir beginnen unsere Darstellung der palastrischen, vom Padotriben und seinen Gehülfen gelehrten und geleiteten Leibesübungen der Knaben mit dem Sprung, in derselben Weise wie wir früher die ganze Reihe der Knabenspiele mit den Hüpf- oder Sprungspielen ihren Anfang nehmen liessen. Es ist uns nämlich hier, beim ersten gymnastischen Unterricht, nicht darum zu thun, die einzelnen Uebungen genau in derselben Reihenfolge vorzuführen, in welcher sie z. B. bei den Agonen und dem Schauturnen der reiferen Knaben und der Epheben in Olympia und anderswo oder überhaupt im Fünfkampfe oder Pentathlon aufeinander folgen, welche Reihenfolge als Kampfordnung wir allerdings später gleichfalls kennen lernen müssen, sondern wir haben hier, wie gesagt, die einfache und natürliche Entwickelung der Sache im Auge, wie sie immer wiederkehrt und in der Hauptsache auch im heutigen Turnunterricht sich wiederfindet; und nach dieser nimmt der Sprung unsers Erachtens ungefähr dieselbe unbestimmte und schwankende Stellung zu den schwierigeren und entwickelteren Turnübungen ein, wie das erste Knabenspiel auf einer Grenzlinie von der ersten kindischen Freude am Springen und Tanzen bis zu den Beweisen einer grösseren Leistungsfähigkeit und energischer andauernder Fortbewegung. Demzufolge ergibt sich uns von selbst die den Hüpf-, Lauf-, Wurf- und eigentlichen Turnspielen entsprechende Reihenfolge der Uebungen im Springen, im Laufen, im Werfen (das Schiessen kann erst später folgen) und endlich in dem am meisten systematisch gelehrten Ringen, womit alsdann, als der weitaus wichtigsten gymnastischen Uebung, von der ja auch Turnschule und Turnplatz ihren Namen haben (παλαίστρα von παλη, παλαιειν) und die den Kern der gesammten Agonistik und des Penthathlon bildet, diese Ordnung abschliesst. Ebenso zählt ein bekannter Pentameter des Simonides auf: αλμα, ποδωχείην, δίσκον, ακοντα, παλην.

Nach dieser natürlichen Abstufung theilte schon Gutsmuths in seiner Gymnastik für die Jugend, Schnepfenthal 1793, S. 267, die gymnastischen Leibesübungen in Springen, Laufen, Werfen, Ringen,

Klettern, Haltung des Gleichgewichts oder Balanciren etc. Aehnlich macht Haase a. a. O. S. 400, 2 geltend, dass der einzige Entscheidungsgrund für ihre Eintheilung darin liege, ob sie Gegenstand des öffentlichen Unterrichts waren oder nicht; die Eintheilung im Einzelnen könne nur eine medicinische Grundlage haben, da es sich ganz allgemein von der liberalen, regelmässigen Ausbildung des Körpers handle, nicht von der zu besonderen Zwecken, wie Kriegskunst, Athletik, Thaumaturgie u. s. w.

Zu dem Gesagten stimmt aber auch, abgesehen von der officiellen Kampfordnung bei den grossen Nationalfesten der Hellenen, die allgemeine und oft ausgesprochene Ansicht der Alten, nach welcher der Sprung, ebenso gut als das Laufen und das Werfen des Diskos und der Wurfspiesse (d. i. einer kleineren Art desselben und der ακόντια) zu den leichteren Turnübungen gerechnet wurde. Zu einer schwierigen gymnastischen Uebung wurde der Sprung selbstverständlich erst mittelst Anwendung schwerer Hanteln oder Sprungträger (αλτήρες), gleichwie auch das Diskoswerfen durch einen wuchtigen Diskos ungemein erschwert werden konnte.

Obwohl der Sprung nun in dem alten Leichenagon des Achilleus zu Ehren des Patroklos im 23. Gesang der Homerischen Iliade und unter den Spielen des Herakles bei Pindar (Olymp. XI, 66, B) nicht erwähnt wird, so wurde derselbe doch, gleich dem verwandten Laufe, jedenfalls schon im heroischen Zeitalter geübt, nach der Odyssee VIII, 103 f.: Auf dass dieser Fremdling hier seinen Freunden berichten kann, wenn er nach Hause heimgekehrt ist, wie weit wir allen Anderen überlegen sind im Faustkampf, im Ringen, im Sprung und im Lauf." Vgl. auch Vs. 128. Krause folgert (S. 385) aus dieser Stelle, dass der Sprung in der alten Heldenwelt nicht gleiche Geltung mit den übrigen schwereren Kampfarten behauptet habe, weil ihn Homer nicht den Helden vor Troja, sondern dem leichtfüssigen und tanzkundigen Schiffervolk beilege. Allerdings besorgt daselbst Odysseus (V. 230), "einzig und allein, dass ihn einer der Phaaken im Lauf übertreffe", aber dies auch nur, wie er hinzusetzt, weil ihm durch seine kläglichen Leiden auf dem Meere jetzt alle Glieder aus ihren Banden gelöst seien. Was daher die Kampfspiele in der Iliade betrifft, so darf man nicht (mit Krause) vergessen, dass ihre namhaften Helden nicht zu Fuss, sondern zu Wagen in den Kampf zogen. Erst Quintus Smyrnaeus (IV, 455-67) lässt auch seine trojanischen Helden den

<sup>1)</sup> Vgl. Krause, Gymnast. und Agonist. S. 258, Anm. 4.

Sprung üben. Freilich gedenkt auch Platon des Sprunges noch nicht, wohl aber Aristoteles einmal (περί ζωων πορείας c. 3), während jener sonst als grossen Freund des Wettlaufes sich erweist. Grund genug für uns, von vornherein anzunehmen, dass in der älteren Epoche der Sprung nicht selten zum Wettlaufe gerechnet und deshalb nicht eigens aufgeführt sein mag, und dass er als isolirte und besondere gymnastische Uebung, wenn er auch längst in Gymnasien und Palästren vielfach getrieben wurde, doch erst in späterer Zeit in das Pentathlon oder den Fünfkampf bei den grossen Spielen der Hellenen aufgenommen wurde 1).

Von der natürlichen Neigung munterer Kinder zu mancherlei Hüpf- und Sprungspielen war bereits früher S. 28 ff. die Rede. Die dort erwahnten Spielarten sind indessen zugleich als Vorübungen und Modificationen dieser Leibesubung anzusehen, die sich in der antiken Gymnastik bei den Erwachsenen als Anfersen, Aufschnellen durch Hüpfen mit gleichen oder mit abwechselnden Füssen, wobei man wiederum, wie oben gezeigt wurde, bald seinen festen Platz behauptete, bald auf die meisten Sprünge achtete, oder einander verfolgte u. dgl., überhaupt weit weniger zu agonistischen Zwecken (ausgenommen, wie gesagt, im spateren Pentathlon), als in padagogischer und diatetischer Absicht entwickelt hat. Hieraus erklart sich zugleich von selbst, warum diese spielenden und leicht erlernbaren Uebungen nach den Angaben der Alten besonders auch bei den Mädchen beliebt waren (vgl. oben S. 35). Jedenfalls aber und ganz abgesehen von wohlbeglaubigten Beispielen berühmter Weitspringer, die unsere Turner weit zurücklassen, wie des Phayllos aus Kroton, der im Weitsprung mit den Schwunggerathen fünfzig, nach Andern sogar fünfundfunfzig Fuss zurücklegte 2), hatte der antike Sprung mit solchen Eigenschaften eine harmonischere und allseitigere Wirkung als der Lauf und der Wurf, und vereinigte gewissermassen das Wesen beider in sich; "jedenfalls aber ist der

<sup>1)</sup> Vgl. Krause a. a. O. Seite 385.

Cf. Anthol. Palat. App. epigr. 297, ed. Jac. II, p. 851:
 Πέντ' επὶ πεντηχοντα ποδας πηδησε Φαυλλος,

dazu Schol. ad Aristoph. Acharn. v. 213 "als ich Phayll's Fluge gleichkam im Lauf", und Eustath. ad Odyss. VIII, p. 1591. Herodot. VIII, 47; ferner Paroemiogr. graec. ed. Schneidew. p. 168: ὑπερ τα εσχαμμένα: Φάῦλλος εγένετο πεντάθλος Πόντιος, ος εδόχει μεγιστα δισχευείν και αλλεσθαί. επείδη οὖν ὑπερ τους εσχαμμένους πεντή κοντα πόδας είς το στερεόν ἥλατο, το συμβαν εις παροιμίαν περιέστη. Ebenda weitere lielegstellen; über die Ansicht der Neueren von diesem Sprung des Phayllos vergleiche jedoch am Ende der Beilage über das σχάμμα.

Sprung der neueren Turnkunst mit seiner Zerfahrenheit und theilweisen Unschöne hierin nicht mit dem antiken zu vergleichen: denn erst die Halteren machen den Sprung zu einer wirklich gymnastischen Uebung" (Jäger, Die Gymnastik der Hellenen, S. 95). Wenn man aber in unserer Zeit die Uebung des Springens mit allerlei erschwerenden Hindernissen geradezu als eine "Zuchtmeisterin gegen Unentschlossenheit, Unsicherheit und Willensschwäche" gepriesen und es für hochst unzureichend und schmachvoll gefunden hat (Jager a. a. O. S. 96), dass man heutzutage die Abneigung gegen gewisse Turnstücke mit der Körperunfahigkeit bemänteln wolle, wo doch das Gefahrvolle der Sache allein im Geiste liege, so ist dies offenbar zu weit gegangen, indem die wirkliche Gefahr bei solchen erschwerten Sprungübungen, gleichwie beim Diskoswerfen, schon den Alten manches Bedenken erregte 1), zu geschweigen einiger geradezu übertriebenen Seitenstücke moderner Gauklergymnastik zu den Wagnissen der alten Petauristen (vgl. in den Knabenspielen S. 122 ff.), worauf wir bei den Uebungen in den Gymnasien und beim Turnen der reiferen Jugend zu sprechen kommen. Auch fehlt es darum in der neueren Turnlitteratur nicht an Mahnungen zur Vorsicht; so ist auch nach Vögeli (Die Leibesübungen, hauptsächlich nach Clias, Zürich 1843. S. 69) der Sprung eine der schönsten, wie auch der nützlichsten Leibesübungen; allein da die Sicherheit und Leichtigkeit desselben von dem Grade der Stärke, der Biegsamkeit und Schnellkraft der unteren Glieder abhängen, so bedürfe es vieler Uebungen, um ihn auf jene Höhe der Vollkommenheit zu bringen, welche alle Schwierigkeiten und Gefahren überwindet. Dass jedoch der Sprung immerhin eine Schule der Leichtigkeit, der Spann- und Schnellkraft, der Sicherkeit in rascher, freier, ebenmässiger Bewegung bleibt, ist nicht in Abrede zu stellen; und seine mannigfache Uebung und Anwendung auch durch die Knaben in der alten Palastra bezeugt seine Werthschätzung unter den Leibesübungen bei den Griechen und Römern deutlich genug.

Wie nun in der neueren Turnkunst in der Regel zwei Sprungarten unterschieden werden, der reine Sprung und der gemischte, oder auch ein Hochsprung, ein Tiefsprung, ein Weitsprung und ein gemischter, d. i. in die Höhe und Weite, ein Hüpfen auf demselben Platze mit verschiedener Bewegung der Beine u. s. f., so bildeten sich schon bei den Alten verschiedene Sprungübungen, die man als reine und gemischte, oder deutlicher als solche mit ledigem und andere mit be-

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Galen, περι του δια μικράς σφ. γυμνάσ. c. 5.

ladenem Leibe bezeichnen kann. Da jedoch in den alten Schriftwerken fast nur vom Athletensprung oder von dem Kraftsprung mit den Halteren die Rede ist, so sind wir bezüglich des reinen Sprunges schlimm daran mit unseren Quellen, wiewohl wir voraussetzen müssen, dass der Natur der Sache nach gerade in demjenigen Alter, welches für uns hier in Betracht kömmt, die Knaben nicht mit dem gemischten oder beschwerten Sprung den Anfang gemacht haben werden.

Bei dem bekannten Reichthum der griechischen Sprache an Ausdrücken für die wichtigsten und der gesammten Nation geläufigsten Beschäftigungen und Vorkommnisse, die z. B. von der Seefahrt, von der Gymnastik und der Jagd entnommen sind, wird man es begreiflich finden, dass in derselben auch für die Begriffe Springen und Hüpfen mehrere in Gebrauch sind, deren genauere Bestimmung keine geringe Schwierigkeit bietet. Da wir indess unserer Aufgabe gemäss uns hier auf das Zweckdienliche zu beschränken haben, so dürfte die Bemerkung genügen, dass, abgesehen von jedem feineren Unterschied in metaphorischem Sinn, die allgemeinste Bezeichnung für Springen άλλεσθαι ist (salire), wovon auch άλμα und αλτήρες, die Springgewichte oder Hanteln 1), wahrend πηδαν, gleich σχιστάν und θρώσχειν, mehr in der Bedeutung Hüpfen gebraucht wird. Erwägen wir nun Begriff und Eigenschaft des Sprunges überhaupt, wonach bei allen Sachverstandigen gerade das "Abstossen" oder "Abschnellen des Körpers aus einem oder beiden Füssen in die Luft", besonders hervorgehoben wird, so ist kein Grund vorhanden, warum wir nicht dem Worte andas die Bedeutung des Weitsprunges (saltum dare)3) zuerkennen, und an einer Stelle des Xenophon 1) das Verbum avalopet vom Hochsprung (exsilire, subsilire) verstehen sollten. Noch unbestimmter freilich sind die Benennungen bei den lateinischen Schriftstellern, wie denn z. B. Plinius (N. H. XXXIV, 8, 35: saltantes Lacaenae) von tanzenden Spartiatinnen spricht, während an der Stelle doch wahrscheinlich jenes in den Knabenspielen S. 35 beschriebene Anfersen (διποδία, αναλακτίζειν) der Tanzerinnen gemeint ist. Indessen findet

Cf. Philostrat. de arte gymn. 55: άλτηρ δε πεντάθλων μεν ευρημα: ευρηται δ' ες τό αλμα, αφ' ου δη καὶ ώνόμασται κτλ.

Vgl. Gutsmuths S. 46 f. Jahn und Eiselen, Die deutsche Turnkunst, Berl. 1816,
 S. 15.

<sup>3)</sup> πήδησε heisst es auch in dem Epigramm auf den Phayllossprung; vgl. überhaupt das Sprichwort ὑπερ τα εσχαμμένα πηδάν, unten in der Beilage gegen Ende.

De rep. Lac. II, 3: καὶ πηδησαι δι και αναθορεῖν καὶ δραμεν θάττον άνυποδητον κτλ.

sich das sonst allgemeine αλλεσθαι doch wiederum in einem Sinne gebraucht, in welchem man cher πλοάν erwartet hatte, wie bei Hesychios s. v. βατηρ· το άχρον του σχαμματος τῶν πενταθλών, αφ ου άλλονται το πρώτον. Vgl. auch Hesych. s. v. αλμα πηδημα, s. v. αναθορούντες αναπηδώντες. Ist nun auch der feinere Unterschied schwerlich mehr herauszufinden, so sehen wir, nach dem Gesagten, doch nicht recht ein, warum neuere Schriftsteller über das Turnen behaupten, dass von allen möglichen Arten des Sprunges nur eine einzige, ganz bestimmte, mit Vorliebe ausgebildet worden und dass gerade dieses für das Wesen der hellenischen Gymnastik recht bezeichnend sei. Die Sache scheint uns vielmehr so zu liegen, dass wir deshalb noch keinen zureichenden Grund haben, alle einfachen Sprünge sammt den entsprechenden Vorübungen 1) für die alte Palastra geradezu abzuleugnen, weil uns die Quellen im Stiche lassen oder weil nach diesen eine Sprungart besonders betrieben worden zu sein scheint, welche "in der eigenthümlichen hellenischen Betriebsweise des Sprunges überhaupt den ganzen Körper gleichzeitig und ebenmässig in Anspruch nimmt und die hochste Schnellkraft einer plotzlichen Gesammtwirkung fast aller Muskeln herausfordert" 2). Und wenn die spärlichen Notizen über den Sprung sich auch sämmtlich auf eine vielgeübte Art beziehen sollten, so beweist dies noch lange nicht das Fehlen der andern. sondern höchstens so viel, dass in Folge der spätern Geltung des Sprunges im Fünfkampf die vollendetste und schwierigste Leistung in dieser Art vorzugsweise genannt wird, ohne dass jedoch damit die Uebung kleinerer und leichterer Sprungarten, zumal für Knaben, ausgeschlossen wäre.

Diese energische und concentrirte Kraftleistung nun, welche in den alten Quellen gelegentlich erwähnt wird, war ohne Zweifel der Weitsprung mit belastetem Körper, d. h. mit Sprungträgern oder Sprunggewichten, den bereits genannten Halteren oder Hanteln 3), die wir vorerst betrachten wollen, da die unserm Leser ohne Zweifel bekannte heutige Anwendung der Hanteln von jener bei den Alten etwas verschieden ist, wiewohl dieses Geräth auch den Alten schon

t) Etwa den bei A. Spiess, Lehre der Turnkunst, III, S. 70 ff. entwickelten Hüpfund Sprungarten oder noch eher im Jahn'schen Sinne des Wortes.

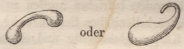
<sup>2)</sup> Fr. A. Lange, die Leibesübungen, Gotha 1863, S. 31.

<sup>3)</sup> αλτήρες, cf. Martial. Epigr. VII, 67, 5: et flavescit haphe gravesque draucis

zur Stärkung der Arm-, Nacken- und Brustmuskeln diente. Nach Pausanias 1) ware es auch ihre Form, nämlich die eines länglichen Halbzirkels



die massa gravis des Juvenal VI, 421. Allein Pausanias spricht gerade von dieser Form ausdrücklich als von einer auffallenden und seltenen, dem alterthümlichen Attribut gewisser Siegerstatuen<sup>2</sup>). Am deutlichsten drückt sich hierüber Philostratos aus, der zwei Arten unterscheidet, eine längliche für die Uebung von Schultern und Armen, und eine rundliche für Fingerübungen, also offenbar mit einem Griffe zum Durchstecken der Hande<sup>3</sup>). Die gewöhnliche Form dagegen war diese



vgl. Krause Taf. VIII und IX, Rich Illustr. Wörterb. der röm. Alt. s. v. halteres; also nicht jene bei Mercurialis de arte gymn. Amstelod. 1672 II, 12 abgebildete,



zwei durch einen Griff mit einander verbundene Kolben, die daselbst mit einer Sanduhr verglichen werden; vielmehr standen sie einer andern auch heutzutage nicht seltenen Form näher



Noch eine andere Darstellung von der nachstehenden Form



die den Erklärern viel zu schaffen machte, auf Tafel VII der griechischen Vasensammlung des Grafen von Lamberg (ed. par Alex. de la Borde, Paris 1813, p. 7) ist mit aller Wahrscheinlichkeit und beson-

V, 26, 3: οἱ δὲ αλτήρες οὐτοι παρέχονται σχήμα τοιονδε αὐκλου παραμηκεστέρου καὶ οὐκ ες τὸ ακριβέστερον περιφερούς εἰσίν ήμισυ, πεποίηται δὲ ως καὶ τούς δακτύλους των χειρών διιέναι καθάπερ δι ὀχάνων ασπίδος.

<sup>2)</sup> Cf. V. 27, 12: ἔχει δὲ ἀλτῆρας ἀρχαίους, ebenso VI, 3, 10. Hierüber vgl. Krause im Artikel Gymnastik in Pauly's Realencyklop. S. 1004 f.

<sup>3)</sup> Philostrat. de arte gymn. c. 55, p. 55 ed. Volckmar: γυμνάζουσι δ' οἱ μὲν μαπροι τῶν αλτήρων ώμους τε καὶ χειρας, οἱ δὲ σφαιροειδείς καὶ δακτύλους.

ders auch wegen des kaum anders erklärlichen Griffes wie zum Durchstecken der Hand auf einen Halter gedeutet worden 1). Nach den Abbildungen auf antiken Vasen wurden nun in neuerer Zeit diese Sprunggewichte oder Sprungbleie zuerst in England nachgebildet und seither mit mancherlei geringfügigen Abanderungen durch Turner und Heilgymnastiker allenthalben verbreitet. Bei den Alten scheinen diese Kolben von Blei oder auch von Stein ein Gewicht von mindestens zehn bis fünfzehn Pfund gehabt zu haben. Bei mehreren Uebungen im Springen, im Laufen und Tanzen hielt man sie zur Steigerung der Muskelanstrengung in der Hand; ganz besonders aber wurde der Sprung durch diese Hanteln unterstützt und hauptsachlich dadurch eine grössere Sprungweite erzielt als mit ledigem Leibe, dass bei dem vorgestreckten Arme das Hauptgewicht noch vor der Hand lag. "Das wirkende Prinzip war die Möglichkeit, den Schwerpunkt der gesammten fortzuschnellenden Masse durch Armbewegungen wahrend des Sprunges, insbesondere unmittelbar nach dem Absprunge und kurz vor dem Niedersprunge, betrachtlich zu verlegen" (Lange a. a. O. S. 31). Nach den Versuchen in der neueren Turnkunst<sup>2</sup>) über den Gebrauch der Hanteln gilt für den Weitsprung mit Anlauf die folgende Regel: Man trägt die Hanteln bei wagerecht nach vorn gehobenen Unterarmen, lässt bei dem vorletzten Anlaufschritte die Arme sinken, um mit dem letzten Schritte des Anlaufs, der zugleich der Aufsprung ist, sie kräftig nach vorn zu schwingen. Statt des Tragens mit dem gehobenen Unterarm kann man auch den ganzen Arm in mässig gesenkter, fast horizontaler Haltung nach vorn strecken, eine Stellung die man z. B. bei Krause auf Tafel IXb, Figur 25 d abgebildet findet 3).

Zu beachten bleibt, dass der Sprung bei Homer noch ohne Halteren ausgeführt wird; es scheinen dieselben erst mit der Einführung des Sprunges in den Olympischen Spielen, d. i. im Pentathlon, erfunden und gebraucht worden zu sein.

Für ein Springen dagegen mit einem anderen heute vielgebrauchten Sprunggeräth, der Springstange, findet sich bei den Alten, wie es

<sup>1)</sup> Vgl. noch Tischbein Anc. vas. vol. IV, pl. 41; Welcker in Zeitschr. für Gesch. und Ausleg. der alten K. I, 253; Panofka, Bilder antiken Lebens, Taf. I, No. 8.

<sup>2)</sup> Vgl. hierüber Wassmannsdorf in den Neuen Jahrb. für die Turnkunst, herausg. von Mor. Kloss, Vl. 1, S. 5 ff.

<sup>3)</sup> Weiteres hierüber bei Lange a. a. O. S. 32 f. und eine Menge Belegstellen bei Krause S. 389 ff.

scheint, kein ganz sicherer Beleg 1). Denn fast alle jene Stäbe und Stangen, die man aus den Darstellungen auf antiken Vasen und Gemmen als Beweise dafür angeführt hat, sind, wie dies Krause S. 386 richtig erkannt hat, entweder einfach als Gere oder Wurfspiesse und folglich als Andeutung des Pentathlon anzusehen, oder auch als Stabe der gymnastischen Lehrer und der Kampfrichter, womit dieselben den Stand des Springers oder des Diskoswerfers abzumessen pflegten. Auf diesen Punkt werden wir übrigens später bei der Behandlung des Ephebenunterrichts wieder zurückkommen, indem wir allerdings (mit Guhl und Koner, Leben der Griechen und Römer, I, S. 240) an der Annahme festhalten, dass bei den Griechen die den Speer vertretende Springstange als Turngeräth eingeführt war, da ja im Kriege nachweislich der Speer oft zum Ueberspringen von Gräben benutzt wurde und uns besonders die gymnastische Ausbildung der Epheben als Vorbereitung für den Kriegsdienst erscheinen wird.

Noch grössere Schwierigkeiten, wenn wir uns die Springübungen der Alten klar machen wollen, bieten die Fragen über den Springgraben, über den Ort zum Abspringen, und ob ein eigener Anlauf zum Sprunge vorauszugehen pflegte. Indem wir jedoch den Leser, was die einzelnen Bedenken und Zweifel anlangt, auf die Beilage am Ende dieses Bandes verweisen, mag es genügen hier im Zusammenhang uns folgendes Bild von der Sache zu entwerfen. Ein vertiefter und mit Sand bestreuter Platz in den Gymnasien und Palästren, worin sich vorzugsweise die Athleten übten, enthielt an seinem Ende oder vielmehr da, wo man zum Sprunge herantrat, eine Stelle oder Linie oder auch Erhöhung zum Abspringen (daher ὁ βατήρ, der Antritt oder die Schwelle, geheissen), die wahrscheinlich durh einen oftgenannten parallel laufenden Graben, den Springgraben (το σχάμμα) markirt war und hinter welcher sich die Springer allenfalls auch neben einander aufstellen konnten. Hatte nun der erste seinen Sprung gemacht, so wurde durch den Punkt, bis wohin er gesprungen (ο κανών, die Grenze, das Mass des Sprunges, το μέτρον του πηδήματος, Pollux III, 151), eine kleine Furche im Sande gezogen, die mit dem erwähnten Springgraben natürlich parallel ging und somit gleichfalls als оханна bezeichnet wurde. Auf dieses Furchenzeichen deuten auch die in agonistischen Darstellungen auf Vasenbildern erscheinenden Männer mit Spitzhacken, während uns die Deutung von langen, roth gefarbten Bändern in den Händen anderer Personen dieser Bilder als

<sup>1)</sup> Vgl. indess oben S. 126, Anm. und in der Beilage am Ende dieses Bandes.

Messketten zur Bestimmung der Sprungweite und der übrigen Kampfarten zweifelhaft bleibt 1). Alsdann suchte jeder Folgende selbstverständlich über diese Furche oder Linie hinwegzuspringen, und war Einem solches gelungen, so wurde eine zweite Linie, also ein weiteres σχαμμα gezogen, oder man begnügte sich damit, diesen neuen Punkt durch ein Grübehen im Sande<sup>2</sup>) anzudeuten, falls nicht etwa eine grössere Anzahl von Springenden eine neue Parallele nothig machte. Denn das war in letzterem Fall, um die Distanz untrüglicher zu bemessen, sicher nothwendig, da alle Wahrscheinlichkeit gegen die etwaige Annahme spricht, die Theilnehmer hätten ihren Sprung alle hintereinander oder genau von demselben Absprungsort aus gethan. Die ganze Verwirrung in den Erorterungen über den grossen Athletensprung ist also, wenn es uns anders gelungen ist, unsere aus den zerstreuten Angaben mühsam geschöpfte Vorstellung von der Sache dem Leser klar zu machen, dadurch herbeigeführt worden, dass man einmal die für diesen Fall synonymen Wörter σχάμμα und βοθοος als Benennungen des im Weitsprung erreichten Punktes zu wenig beachtet und weiterhin, verleitet durch ein vielberufenes Sprichwort<sup>3</sup>), unter dem σχάμμα sich immer nur eine Sprunglinie vorgestellt hat, nämlich die vorderste oder den eigentlichen Springgraben, der natürlich, was seine Breite betrifft, auf das gewöhnlichste und alltägliche Mass eines Weitsprunges berechnet war. Bei solchen Missverständnissen kame man allerdings schliesslich, um hier nur eine Probe mitzutheilen, bei der Nothwendigkeit an, gewisse stereotype Ausdrücke in Inschriften und Urkunden 4), wie: dass der Sieger im Weitsprung ev autois tois σχάμμασ: bekranzt worden sei, erklaren zu müssen mit: sofort in den Springgräben selber, ohne dass man für den Plural σχάμμασιν einen vernünftigen Grund angeben konnte<sup>5</sup>), wahrend derselbe, wie der Leser

Vgl. Gerhard, Auserles, griech, Vasenb, Taf, CCLXXI; Guhl und Koner a. a. O. Seite 242.

<sup>2)</sup> Daher auch die Bezeichnung βοθρος — Grube το αλμα δείχνος, und allgemein σήματα — Merkmale, nach Q. Smyrnaeus IV, 467: των δ' αρ' υπέρθορε πολλόν ευμμελης `Αγαπήνωρ σήματα, wie bei Homer Od. VIII, 192 vom Diskoswurf: ὁ δ' υπερπτατο σηματα παντα. Bei Statius ist das Mal für die Weite des Diskoswurfes ein Pfeil, der in den Boden gesteckt wird, Theb. VI, 703: fit sonus, et fixa signatur terra sagitta. Vgl. ebenda Vs. 713: longe super a em ula signa sqq.

<sup>3)</sup> Vgl. die Beilage.

<sup>4)</sup> Vgl. Gruter. p. 214 inscript. athlet. und Hemsterhuis zu Lennep. Etymol. p. 886: ἐν αυτοις τοῖς σχάμμασι στεφανωθείς.

<sup>5)</sup> Auch nicht nach der Anschauung Kayser's, der nachst Philipp dem Richtigen noch am meisten sich nahert, vgl. Beilage.

aus unserer Darstellung erkannt haben wird, auf die mehrfachen Sprunglinien sich bezieht und demnach gegebenen Falls die Bekränzung des Siegers gleich an Ort und Stelle und im eigentlichen Wortsinn mitten in der "Arena" stattgefunden hatte.

Was endlich die Frage über einen Anlauf zum Abspringen betrifft, so wird dieselbe von Haase in Ersch und Gruber's Encyklop. S. 404. 1 unentschieden gelassen, von Philipp in der Abhandlung über das Pentathlon S. 36 verneint, von Krause dagegen ganz übergangen. Wir müssen gestehen, dass wir bei aller Würdigung einer Unterstüzung des Sprunges durch die Hanteln oder auch durch ein Sprungbrett2), uns ohne Anlaufsprung keine glaubwürdige Vorstellung zu machen vermögen von einem Sprunge, der einigermassen mit jenem "Dreisprung" des Phayllos sich zusammenstellen liesse, und werden in diesem Zweifel noch bestärkt durch Ausdrücke wie κέκρουκε τον βατήσα, d. h. er hat auf die Stelle des Absprungs gestossen oder gestampft, nicht etwa er hat dieselbe betreten, was man doch nur von der Wucht des letzten Trittes beim Absprung verstehen kann. Wir sind desshalb der Ansicht, dass man für den Weitsprung allerdings einen Anlauf genommen habe, wenngleich damit, wie sich von selbst versteht, weder das Springen mit einfachem Anschritt oder der Standsprung, d. i. der Sprung ohne Anlauf, noch auch der Sprung mit beiden Füssen zugleich geleugnet werden soll. Von letzterer Art war übrigens bereits in den Knabenspielen S. 35 f. die Rede.

Die gewöhnliche Springübung bestand also in dem grossen Weitsprung, der insbesondere von den Athleten in der Palastra betrieben und, seit seiner Aufnahme unter die Leistungen des Fünfkampfes, bei öffentlichen Gelegenheiten vor den Kampfrichtern ausgeführt wurde. Dass er aber durch Vorübungen der Knaben und Jünglinge vorbereitet und demgemass auch in der Knabenpalastra, sowie im Gymnasium, nach einem geringeren Massstab geübt wurde, ergibt sich schon aus der Thatsache, dass auch Knaben in öffentlichen Agonen als Wettkampfer auftraten, und braucht daher nicht mehr eigens erwiesen zu werden. Von diesen Knabenagonen selbst wird übrigens weiter unten gesprochen werden bei der Zusammenfassung all dieser einzelnen Uebungen.

Darum wird auch in dem mehrerwähnten Gespräche über die Gymnastik zwischen Solon und Anacharsis bei Lukianos Kap. 27 eigens

<sup>1)</sup> Wie sie von Philipp a. a. O. hervorgehoben wird, vgl. Beilage.

angeführt, dass bei den Athenern die Knaben auch im Springen über einen Graben oder über sonst ein Hinderniss auf dem Wege geübt würden, indem sie obendrein so grosse Bleikolben, als sie kaum packen könnten, in den Händen hielten.

Ausser den ernsthaften Springübungen gab es jedoch in der Knabenpalästra, was man schon nach den Bemerkungen zu den Hüpfund Turnspielen der ersten Hälfte dieses Bandes, wie über den Askoliasmos und andere, voraussetzen wird, noch mancherlei Sprungarten, wie sie z. B. mit dem Reiftreiben zusammenhangen (vgl. Jahn und Eiselen a. a. O. Seite 145), als Springen durch den Reif, durch das Seil, über eingerammte spitze Pfahle und dgl., die uns hier ebenso wenig angehen als die von Alten und Neuen, besonders aber von Aerzten und Heilgymnastikern gepriesenen diatetischen Vortheile des Springens 1). Auf manches andere kommen wir zurück bei der Würdigung der Orchestik, die wir nach unserer Aufgabe, ungeachtet ihres Zusammenhangs mit der Gymnastik und Ringkunst, dennoch wegen ihrer vermittelnden Stellung später beim musischen Unterricht zu betrachten haben.

## B) Der Lauf (δρόμος).

Auf den Sprung lassen wir den Lauf folgen, entsprechend der obigen Reihenfolge der Knabenspiele, die wir allerdings für einfacher und unserem Zwecke angemessener halten als die wenigstens von Krause S. 336 höchst sonderbar motivirte Ordnung, in welcher die Alten bei den öffentlichen Festspielen die einzelnen Leistungen im Wettkampf auf einander folgen liessen.

Der Lauf lässt sich übrigens schon deshalb als eine der ältesten Uebungen betrachten, weil er zu den einfachsten gehört, oder zu denjenigen, welche ohne Geräth und ohne Gegner (ἀνταγωνιστής) möglich waren. Ausserdem war der Lauf, gleich dem Sprunge für die Knaben, eine der leichtesten Uebungen, ein κοῦφος ἀγών, weil er von ihnen schwerlich jemals bis zu jener erschöpfenden Anstrengung geübt werden durfte, welche einen leidenschaftlichen Gegner der Leibesübungen im vorigen Jahrhundert, der nur leider fast durchgehends unter der Gymnastik die Ausschreitungen der Athletik verstand, manch zür-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Aristot. probl. V, 8; Galen. de sanit tuend. II, 10, 11; Antyll. apud Oribas. VI, 14; Hieronym. Mercurial. II, 11; V, 8.

nendes Wort entlockte 2). Dem lateinischen Dichter Statius heisst daher der Lauf mit gutem Grund ein "munteres Treiben und eine ganz magere Leistung" (agile studium et tenuissima virtus, Theb. VI, 551), was nicht so unhellenisch geurtheilt ist, wie Krause meint, der übrigens S. 338 mit Recht hervorhebt, wie uns der Wettlauf schon im frühesten Alterthum als die erste gymnastische und agonistische Uebung entgegentrete. Geradezu für die älteste hält ihn G. Ambrosch (Annali dell' Instituto di corrisp. archeol. V, p. 66.) und ebenso Haase, der ausserdem annimmt, der Lauf sei in Olympia ursprünglich das einzige Kampfspiel gewesen (vgl. Ersch und Grub. Encykl. III, 9, S. 402, 1). So beginnen bei Homer die Phaaken ihre Spiele mit dem Wettlauf, Odyss. VIII, 120 ff.: "Gestreckten Leibes liefen sie vom Schrankenpfahl aus dahin; mit reissender Schnelle und in fliegender Eile durchstäubten sie alle sammt und sonders das Gefilde" u. s. f. Der Lauf war eine ebenso allgemeine als natürliche Uebung und behauptete somit in den gymnastischen Uebungen der Griechen und besonders bei den öffentlichen Wettkämpfen an den vier grossen hellenischen Festspielen, den Olympien, Pythien, Nemeen und Isthmien den ersten Rang gegenüber dem freilich mehr systematisch gelehrten Ringen. So zählt der Athener bei Platon in den Gesetzen (I, p. 631, C) unter die edelsten Güter des Menschen: Gesundheit, Schönheit und Leibesstarke zum Lauf und den sonstigen körperlichen Bewegungen. Er blieb durch diese Wichtigkeit, sowie "durch die freie anregende Bewegung, welche die Jugend besonders reizt, endlich durch seine nahen Beziehungen zum Kriege, in welchem bei der hellenischen Kampfweise schneller, stürmender Angriff und rastlose Verfolgung mit leichtem, sicherem Rückzuge stets höchst wesentliche Elemente waren, jedenfalls ein Gegenstand unablässiger Bemühung" (Lange a. a. O. Seite 29), und mit ihm wurden, wie bemerkt, bis in die späteste Zeit die meisten grossen Kampfspiele eröffnet. Platon bemerkt gelegentlich, dass zu seiner Zeit in den Wettkämpfen der Herold zuerst den Stadiumläufer in die Schranken rufe<sup>2</sup>), und Cicero folgt ihm wie in vie-

<sup>1)</sup> Vgl. M. de Pauw, Recherches philos. II, p. 149: Rien ne pouvait surtout être plus pernicieux que de faire entreprendre à des enfans des courses outrées, comme on le pratiquoit dans la carrière d'Olympie et aux jeux solennels de la Grèce. Car le choc impétueux de l'atmosphère pouvoit aisément blesser en eux les organes de la respiration, et entraîner des maladies de poumons, que les anciens savoient aussi peu guérir que les modernes.

De legg. 833, A: σταδιοδρόμον δη πρώτον ὁ κηρυξ ημέν, καθάπερ νύν, εν τοις άγωσι παρακαλεί.

len andern Stücken auch darin, dass er für seine Staatsform unter den offentlichen Spielen (ludi publici) die gymnastischen Wettkampfe (corporum certationes) und darunter wiederum den Wettlauf voranstellt.

Dass Laufen und Ringen als die wichtigsten Uebungen der Palästra erscheinen, wurde bereits bemerkt, ebenso, dass schon die Namen für die betreffenden Uebungsplätze auf das hohe Alter und den fast gleichen Rang beider Uebungen hindeuten. Es ist sicher nicht zufällig, dass in Sparta, wo man keine eigene Ringschule besass¹) der dortige Uebungsplätz seine Benennung von keiner anderen Uebung als vom Laufen erhalten hatte; er hiess nämlich Dromos, d. i. die Laufbahn vorzugsweise. Dieselbe lag im Freien ausserhalb der Gymnasien, was eine specifisch dorische Einrichtung gewesen zu sein scheint²), denn in der Regel war die offene Laufbahn in dem weiten Hofraum (αυλη, υπαιθρον, vgl. auch δίαυλος) der Gymnasien, wo sie sich neben einer bedeckten Bahn, dem Xystos, dessen Bestimmung wir später kennen lernen, ziemlich in gleicher Länge erstreckte.

Eingetheilt wurde der Wettlauf in vier Arten, welche, wenn man sie einfach nach dem Mass des zurückgelegten Weges ordnet, also auf einander folgen: 1) der einfache Lauf (σταδιον, δρόμος); 2) der Doppellauf (δίαυλος); 3) der Rosslauf (ἐφίππιος, sc. δρόμος); 4) der Langlauf oder "Dauerlauf" (δόλιχος). Unterscheidet man indess bei der ersten oder der zweiten Art, wie später bei den kriegerischen Uebungen der Epheben unsrerseits geschehen wird, abermals einen ledigen Lauf, d. i. einen nackt zurückgelegten und einen mit Waffen (ὁπλιτων δρόμος, ὁπλιτης δρόμος), so erhält man fünf verschiedene Arten des Laufes. Sie wurden in tiefem Sande ansgeführt, wo kein festes Fussen, kein Anstemmen und Abstossen möglich war. Entweder war es hiebei vorzugsweise auf Schnelligkeit oder auf Uebung in der Ausdauer abgesehen, oder auch, was die Regel sein mochte, auf beides

<sup>1)</sup> Vgl. K. Fr. Hermann. Griech. Privatalterth. S. 177. Anm. 3.

<sup>2)</sup> Wenn man etwas gibt auf die Notiz bei Suidas s. ν. δρομοις τοις γυμνασίοις κατα Κρήτας, und beim Scholiasten zu Plat. Theaetet. p. 144, C: εν τω τω δρομω τόποι τινες ησαν, ὁ μέν εκτὸς ἄστεος, ὁ δε εντος από των εν αὐτοις τελουμενων υπό των νέων δρομοι καλούμενοι. Hesych. s. ν. δρόμος ἡ ορχήστρα τοῦ Διονυσιακου θεάτρου, παρά Ταραντίνοις, coll. Strab. p. 805. C. Ferner bezüglich einer Stelle bei Athenaeus XIII. p. 566, E: εν Χίω δὲ τῆ νήσω καὶ βαδίζειν ηδιστόν εστιν επὶ τα γυμνάσια καὶ τους δρομους κτλ. Petersen, Das Gymnasium der Hellenen. S. 50, Anm. 29. mochte lieber einen solchen Schluss zichen aus Plat. de legg. VII, p. 804, C: οικοδομίαι μέν εἴρηνται γυμνασίων αμα καὶ διδασκαλείων κοινων τριχή κατα μέσην τη πόλιν, εξωθεν δὲ ιππων αῦ τριχή περὶ το ἄστυ γυμνασία τε καὶ εὐρυχώρια τοξικῆς τε καὶ τῶν αλλων ἀκροβολισμων ενεκα διακεκοσμημένα κτλ.

zugleich; ferner besonders auch auf die Stärkung der Lunge, wozu "das dem Schlachtrufe vergleichbare gewaltige Schreien, wodurch der Läufer die Kraft seines Leibes und den Muth seiner Seele zu stürmischer Aufregung belebte, seinen Beitrag gab" (Jäger a. a. O. Seite 92). In solchem Sinne lässt auch Lukianos seinen Solon dem Anacharsis Kap. 27 mittheilen: Auch im Laufe üben wir die Knaben, indem wir sie gewöhnen, eine lange Strecke auszuhalten oder in einem kurzen Raume sich eine möglichst schnelle Bewegung zu geben. Und der Lauf geschieht nicht auf einem harten und widerstehenden Boden, sondern in tietem Sande, wo man nicht fest füssen und sich aufstemmen kann, weil der Fuss im nachgiebigen Sande zurückweicht.

Der einfache Lauf oder das einfache Stadion, auch schlechtweg Dromos genannt (δρόμος ευθυς, άπλους, ακαμπτος, sc. sine flexu) bestand darin, dass der Wettkämpfer oder Läufer (σταδιοδρόμος, σταδιεύς, cursor) eine Bahnlange von 600 Fuss oder 125 Schritt, d. i. den vierzigsten Theil einer geographischen Meile, wie zu Olympia, vom Ausgangspunkte bis zum Endpunkte, oder von den Schranken bis zum Ziel einmal durchlief, eine Strecke, welche nach Lange's Bemerkung (S. 29) gerade abgemessen scheint, um einen kräftigen Körper seine volle Schnelligkeit gewinnen zu lassen, ohne dass der Dauer wegen eine schonende Berechnung der Kräfte eintreten musste. Der Doppellauf oder das doppelte Stadium (δίαυλος, καμπειος δρόμος), zu welchem wie schon der Name andeutet, gegenüber dem einfachen, ohne Umwenden zurückgelegten (daher αχαμπτος), noch der Rückweg hinzukam, so dass dieselbe Bahn zweimal durchlaufen wurde, indem der Doppelläufer (διαυλοδρόμος) vom erreichten Ende des Stadions sofort im Bogen (καμπή) zur Stelle des Ablaufes zurückeilte 1), erforderte schon insofern mehr Kunst und Gewandtheit, als der Laufer beim Umbiegen um das Ziel sich massigen und die hochste Vorsicht anwenden musste, um nicht zu stürzen oder ins Stocken zu gerathen (Lange a. a. O.). Wiederum durch Verdoppelung dieser Laufgattung ergab sich der Rosslauf (εφίππιος δρόμος), der also vier Stadien lang war oder die Weite des Wettrennens zu Pferde betrug. Um jedoch die Ausdauer des Laufers zu erproben, wurde der Weg abermals dadurch verlängert, dass man das Stadion ohne abzusetzen mehrmals hin und zurück lief; so entstand die grösste Laufbahn mit mit dem Namen Dolichos (δόλιχος) oder der eigentliche Dauerlauf, Langlauf2), über dessen Lange die Angaben der Alten indessen sehr

Schol. ad Aristoph, Av. v. 292; daher Pausanias V, 17, 3 die alte Schreibart βουστροφηδόν mit dem Diaulos vergleicht. Vgl. Krause S. 345; Zell Ferienschriften III, S. 52.

<sup>2)</sup> ό μαχρός δρόμος, Pollux III, 146. Hesych. s. v. δολιχός μαχρός, ή μετρον γής.

verschieden lauten, da bald sieben, bald zwolf, theils zwanzig und theils vierundzwanzig Stadien oder Wiederholungen des einfachen Laufes angegeben werden. Bockh, der das Mass der verschiedenen Arten des Dolichos bestimmt hat 1), vermuthet, dass der gewöhnliche Dolilichos sieben Stadien betrug, vierundzwanzig dagegen der Pferdedolichos (δόλιχος εππιος), welcher jedoch nur in jener Inschrift erwähnt wird. Allein eine sichere Gewähr lässt sich für diese Bestimmung nicht aufbringen und es erscheint die Angabe von 24 Stadien, so gross und ausserordentlich sie auch ist, schliesslich dennoch als die zuverlässigste. Ohne Zweifel kam im Wettlauf den Spartiaten ihre Uebung im Barfussgehen von Jugend auf sehr zu Statten<sup>2</sup>). Dass übrigens der Dolichos eine ungeheure Leistung war, geht 3) auch aus den verschiedenen Anspielungen auf eine metaphorische Bedeutung dieses Wortes hervor. Die Verschiedenheit obiger Angaben und all die Zweifel, ob der Langlauf einen sechs- oder siebenmaligen oder noch grösseren Durchmesser des Stadions ausmachte<sup>4</sup>), dürfte am Ende wohl durch Verwechslung in den Factoren des multiplicirten Doppellaufes und hieraus entstandene Schreibfehler herbeigeführt worden sein. Ausserdem geben auch die heutigen Erfahrungen durchaus keinen Grund an die Hand, die Möglichkeit eines Dolichos von 24 Stadien zu bezweifeln, indem bereits Gutsmuths in seiner Gymnastik S. 198 von seinen Zöglingen in Schnepfenthal bemerkt, sie überträfen das Mass des olympischen Dolichos um das Doppelte; es musse also bei diesem immerhin nicht sowohl auf die Dauer, sondern mehr auf Geschwindigkeit angekommen sein 5). Wüssten wir freilich die Zeit, in welcher der schnellste Läufer den Dolichos durcheilte, dann hätten wir einen bessern Anhalt zur Lösung aller Zweifel. Indess, wie gesagt, aller Wahrscheinlichkeit nach erstreckte sich der Langlauf auf die 12 von Suidas s. v. δόλιγος angegebenen Doppellaufe, d. i. 24 Stadien oder mehr als eine halbe Meile oder bei 13600' Paris, und erforderte also eine ungewöhnliche Ausdauer, Kraft und Athem nicht minder als Schnelligkeit, da es besonders für das Durchmessen der kürzeren Bahn an

<sup>1)</sup> Corp. Inscr. No. 1515. I, p. 703.

<sup>2)</sup> Cf. Plat. legg. I, p. 633, D; Aristot. Polit. VII, 2, 5; Xenoph. de rep. Lac. II, 3.

<sup>3)</sup> Wie Krause mit Recht hervorhebt S. 349, und in Pauly's Realencyklop. s. v. gymnastica p. 1002.

<sup>4)</sup> Vgl. auch solche allgemeine Umschreibungen des Begriffes Schnelligkeit, wie bei Euripid. El. 824: θασσον .... ή δρομεύς δισσούς διαύλους ίππίους διηνώσε.

<sup>5)</sup> In demselben Sinn spricht sich aus F. W. Klumpp, in seiner Bearbeitung des Werkes von Gutsmuths, Stuttg. 1846, S. 168, Anm.

der letzteren lag und nicht bloss an der Länge des zurückgelegten Weges. Dieser Lauf wurde nämlich nicht nach Art unseres Dauerlaufs geleistet, sondern die Anforderung steigerte sich, wie Lange S. 30 bemerkt, bei den öffentlichen Wettkämpfen dadurch ins Riesige, dass derselbe dann immer als fortgesetzter Schnelllauf, wenn auch mit gemässigtem Tempo betrieben wurde. Auch kam der Dolichos unter den verschiedenen Arten des Wettlaufes gewöhnlich zuerst, gleichwie mit ihm in der Regel die gymnastischen Wettkampfe überhaupt eröffnet wurden. Vgl. die Belegstellen bei Bockh in den Anmerkungen zur erwähnten Inschrift S. 202. Wichtig ist jedoch ganz besonders eine Stelle in den Gesetzen Platon's (VIII, p. 833.), die hier einen Platz finden mag, weil sie uns unter anderm beweist, dass der Lauf überhaupt in padagogischer Anwendung und insofern es für junge Leute sich nicht um die Heranbildung zum Wettkampf (Agon) handelte, mit weiser Mässigung geübt wurde und demnach die heftige, vorhin erwähnte Ausstellung M. de Pauw's oder selbst die bei aller Einseitigkeit doch aus einem billigeren Anlass von dem alten Galenos erhobenen Einwendungen 1) nicht begründet sind. Zudem entfernt uns diese Stelle wie schon die Bemerkung des Philosophen zu Anfang "wie es heutzutage geschieht" (καθάπερ νον) andeutet, auf keinen Fall allzuweit von der wirklichen Praxis. Im Kriege, sagt bei Platon der Athener, ist es die vortheilhafteste Sache von der Welt, behenden Leibes zu sein, nämlich mit Füssen und Händen, und zwar in ersterer Hinsicht zum Fliehen und zum Nachjagen, in letzterer für das Handgemenge und den Zweikampf, wo es auf Geschwindigkeit nicht minder als auf Kraft und Stärke ankommt. Da jedoch auch die Geschwindigkeit der Hände und Füsse ohne Waffen von keinem erheblichen Nutzen ist, so rute der Herold zuerst, wie es heutzutage bei den Wettkämpfen (εν τοῖς ἀγωσι) üblich ist, Jeden auf, der Lust hat in voller Waffenrüstung um die Wette zu laufen. Zuerst betritt also die Bahn, wer um den Preis ein Stadion in Waffen laufen will; zweitens wer den Doppellauf, drittens wer den Rosslauf, viertens wer den Dolichos machen will; fünftens aber, wer in voller Rüstung sechzig Stadien, wo ein Tempel des Ares das Ziel sein soll, zu laufen gesonnen ist, sechstens wer einen Wettlauf auf ebenerem Wege von gleicher Länge in der schwereren Rüstung,

<sup>1)</sup> Cf. Περί του δια μικρ. σφ. γυμν. c. 3 extr. tom. V. p. 906 ed. Καλη: ουκούν (εκ. δια την αμετρίαν) ουδέ δρόμους επαινώ τω καταλεπτύνειν την εξιν καὶ τῷ μη δεμίαν ασκησιν ανδρείας εχειν ου γαρ δη των ωκέως φευγόντων τὸ νικαν, αλλά καὶ των συστάδην κρατείν δυναμένων ουδέ δια τούτο Λακεδαιμόνιοι πλειστον εδύναντο, τῷ τάχιστα θεῖν, αλλά τῷ μένοντας αναιρεῖν, ει δε πρὸς ὑγιειαν εξετάζοις, εφ' οσον ανίσως γυμνάζει (εκ. ο δρόμος) τὰ μέρη τοῦ σώματος, επί τοσούτον ουδ' ογιεινόν.

und endlich siebentens wer als Bogenschütze mit dem Bogen und vollen Köcher einen Wettlauf von hundert Stadien bis zu einem Tempel des Apollon oder der Artemis über Berge und allerlei Gegenden zu machen entschlossen ist. Solche Wettläufe wollen wir anordnen und von solchen Wettläufern versehen wir uns, dass sie kommen, und werden jedem, der in seiner Art den Sieg erhalt, den bestimmten Preis ertheilen. Uebrigens wollen wir die Wettlaufer in drei Klassen abtheilen: die erste soll aus Knaben, die zweite aus Jünglingen (αγέvetot, d. i. bartlose) und die dritte aus Männern bestehen. Auch sollen drei Längen des Wettlaufes bestimmt werden, so dass die Knaben nur das einfache Stadion, die Jünglinge das doppelte, die Männer, Bogenschützen und Schwerbewaffnete, weniger nicht als ein dreifaches (τα τρία του μήχους του δρόμου) laufen sollen. — Wir sehen hieraus, wie nach Platon der Lauf in sechs verschiedenen Entfernunnungen bis zu hundert Stadien geübt werden soll, jedoch so, dass die Jünglinge zwei Drittel dieser Bahn, und nur die Halfte davon (za τουτων ημίσεα) die Knaben zurücklegen sollen. Dieser Knabenwettlauf wurde in der 37. Olympiade in die Reihe der olympischen Spiele aufgenommen, und die Namen der jugendlichen Sieger in diesem Wettkampfe finden sich auf Inschriften stets zuerst aufgeführt. Wenn nun aber jene Beschränkung zunächst für die Agonistik, die öffentlichen Wettkämpfe, gilt, so ist (mit Lange S. 30) anzunehmen, dass bei den gewöhnlichen Uebungen noch mehr Mass gehalten wurde. Dass aber, wie Lange vermuthet hat, der grössere Theil der Turnstunde meist mit dem einfachen Stadiumlauf hinging, bei welchem doch die Knaben zur Verbesserung der Fehler in Haltung und Bewegung zunächst einzeln hatten vorgenommen werden müssen, ist schon deshalb nicht wahrscheinlich, weil, wie wir spater beim Ringen sehen werden, diese letztere Hauptübung mit all ihren Vorübungen in Stellung, Armhaltung, Auslage u. dergl. den längsten fortgesetzten und systematischen Unterricht erforderte, und weil schwerlich aus Zufall der Pädotribe in den alten Kunstabbildungen meist in dieser Function seines Knabenunterrichts dargestellt ist.

Diese Arten des Laufes nun wurden entweder ganz nackt (in früheren Zeiten mit einem Schurz um die Lenden) geübt oder in Waffenrüstung, als Waffenlauf. Im ersteren Falle ging der Uebung gleichwie beim Ringen, die Einreibung mit Oel voraus; vielleicht auch im andern Falle, um die Glieder vor der Bewaffnung geschmeidiger zu machen, wie z. B. auch bei einer Wettfahrt, nach Virgil. Aen. V, 135, und vor den gewöhnlichen Uebungen überhaupt. Vgl. Statius, Theb. VI, 576: pinguique cutem fuscatur olivo. Die vielen

Darstellungen, besonders der ersteren Art, die sich z. B. auf panathenaischen Prachtgefässen erhalten haben, geben uns meist folgendes Bild. Eine Gruppe von drei bis fünf Wettläufern zeigt die ausserste Anspannung und Lebhaftigkeit in allen Gliedmassen. Das dichte und buschige Haar der Männer fliegt wild ins Hinterhaupt oder bauscht sich um die Stirne empor, die sogenannte πρόκοττα 1). Mit angestrengtester Kraft stürmt einer hinter dem andern, Kopf und Hals, Brust und Arme straff, die letzteren bald nach vorne bald rückwärts geschleudert2); ein Bein in windschneller Bewegung berührt kaum aufstreifend den Boden und das andere schnellt sich empor und reckt sich vorwarts, den Schwung des Vordermanns zu überholen, so dass die Läufer wirklich zu fliegen scheinen und dahin schiessen, ehe noch der wirbelnde Staub sie verhüllt, und "hart in der Nähe, gleichwie am Busen eines schöngegürteten Weibes das Webschiffchen dahinfliegt, welches sie überaus geschickt mit den Handen in Schwung setzt, um das Einschlaggarn durch die Aufzugsfäden hindurchzuschiessen, so dass es nahe an ihrem Busen vorbeisaust, in gleicher Nahe lief auch Odysseus hinter dem Aias her, indem er in dessen zurückgelassene Stapfen eher hineinsprang, als der Staub um sie her sich aufwölkte; der Athem des göttlichen Odysseus ergoss sich dem Gegner über das Haupt herab, so behend lief er ununterbrochen dahin "3). So lässt Homer drei Manner um die Wette laufen bei den Leichenspielen für Patroklos, ihrer fünf sah man in einer Darstellung derjenigen des Pelias auf der berühmten Lade des Kypselos (Pausan. V, 17, 4), und was die Zahl vier betrifft, so wurde überhaupt anfänglich der einfache Lauf in Gruppen (τάξεις) zu vier abgehalten. Diese Gruppen wurden an den Ablaufstand geführt und daselbst die Reihenfolge, in welcher jede Abtheilung ihren Lauf beginnen sollte, durch das Loos entschieden; so dass am Ende, nachdem die Gruppe der vier Sieger aus allen Wettläufern nochmals gelaufen war, derjenige den Preis erhielt, der zweimal auf diese Weise über seine Mitbewerber obgesiegt hatte 4).

Cf. Phot. Lex. s. v. 454, 23. 455, 2; Hesych. s. v. πρόχοττα είδος κουράς, η κεφαλής τρίχωμα κόττις γαρ η κεφαλή. καὶ οι άλεκτρυόνες κοττοι δια τόν επι τη κεφαλή λόφον.

<sup>2)</sup> Cf. Phot. παρατείναι τας χείρας το εν τω τρέχειν γινομενον.

<sup>3)</sup> Homer II. XXIII. 759 sqq. Cf. Vergil Aen. V, 324 sqq.: Ecce volat calcemque terit iam calce Diores || incumbens humero sqq. — Stat. Theb. VI, 603: Maenalius, quem deinde gradu premit horridus Idas || inspirat que humero flatuque et pectoris umbra || terga premit sqq.

<sup>4)</sup> Nach Pausan. VI, 13, 2; vgl. G. Ambrosch a. a. O. und Tafel VI, Fig. 11, 12, 13 bei Krause.

Beachtenswerth ist noch in Betreff der Abbildungen auf antiken Denkmälern, dass wir in ihnen eine gleichmässige Bewegung der oberen und unteren Glieder der Läufer bemerken; die Arme bilden gleichsam die Schwingen des Leibes und fördern die Schnelligkeit der Bewegung dadurch, dass sie taktmässig dem Ausschreiten der Füsse entsprechen. Daher heisst es bei Homer an der soeben angeführten Stelle, Athene habe den Odysseus auf sein Flehen, als er nahe daran war, von dem Orliden Aias im Wettlauf überflügelt zu werden, die Glieder behend gemacht, "die Füsse und die Arme am Oberleibe" (7012 8° έθημεν έλαφρα, πόδας και γειρας υπερθεν). Ferner lasst sich auf den bezüglichen Vasenbildern schon aus der Richtung des Wettlaufes erkennen, auf welche Art die Darstellung sich bezieht. Die einfachen Wettlaufer (σταδιοδρόμοι) namlich treten von links nach rechts in die Scene (vgl. bei Krause Figur 12), ebenso die Doppellaufer oder die im Diaulos Laufenden (διαυλοδρόμοι), allein diese, wenn die Bemerkung von Ambrosch a. a. O. Seite 69 richtig ist, in ungerader Zahl, immer drei oder fünf; die Dauerläufer dagegen (δολιγοδρόμοι) eilen von der entgegengesetzten Seite daher, von der Rechten zur Linken, und erscheinen jedesmal in minder stürmischer Bewegung denn die Läufer der andern Gattungen, als hätte der darstellende Künstler damit andeuten wollen, dass es bei diesen nicht so fast auf die grösste Geschwindigkeit in kürzester Zeit, als auf die Schnelligkeit und die Ausdauer zugleich ankomme (Ambrosch S. 70). Ganz in diesem Sinne heisst er daher bei Platon (de rep. X, p. 613, C) in einem von den Schnellläufern entlehnten drastischen Gleichniss: Thun nicht jene, welche in der Ungerechtigkeit gewandt sind, das Nämliche wie jene Wettläufer, welche von den Schranken hinweg gut laufen, von der Mitte der Bahn an aber nicht gut! Anfangs namlich sprengen sie gar hitzig ab, zuletzt aber werden sie zum Gespötte, indem sie die Ohren bis auf die Schultern herabhängen lassen (τα ωτα επι των ωμων ἔχοντες) und unbekränzt ihren Lauf beschliessen; hingegen diejenigen, welche in Wahrheit Wettläufer sind, kommen an das Ziel und erhalten den Kampfpreis und werden bekränzt u. s. w. Ebenso anschaulich vergleicht einmal Lukianos (calumn. non temere cred. 12) den tückischen Kampf des Neides und der Verleumdung gegen alles Grosse und Hervorragende mit den Finten schlechter Wettläufer: Sobald das Seil niedergelassen ist (της υσπληγγος ευθυς καταπεσούσης) strebt der gute Laufer immer nur vorwarts, und weil sein Sinn auf das Ziel gerichtet ist und die Hoffnung auf den Sieg an seinen Füssen haftet, so fügt er dem nachsten Läufer nichts Arges zu und kümmert sich nicht darum, wie es seinen Mitbewerbern ergeht. Dagegen der schlimme und untüchtige Mitkämpfer wendet sich flugs, da er das Vertrauen auf seine Schnelligkeit verloren hat, zu arglistigen Ranken und sieht lediglich darauf, wie er den Läufer aufhalten und durch ein Hinderniss zügeln könnte, weil er auf den Sieg verzichten muss, wenn ihm dieses nicht gelingt.

Der Waffenlauf oder Wettlauf in der Rüstung scheint allerdings besonders als Doppellauf oder Waffendiaulos vorgekommen zu sein, wenn auch Krause S. 355, in der Anmerkung, zu beweisen sucht, es habe einen einfachen und einen doppelten Waffenlauf gegeben. Meist beschränkte derselbe sich in späterer Zeit, wie es scheint, daraut, dass der im Uebrigen unbekleidete Wettläufer einen Hoplitenschild, den Schild der Schwerbewaffneten, trug (vgl. Krause Taf. VIIb). Dass auch Knaben zu einem derartigen Wettlaufe zugelassen wurden, ersehen wir aus der Darstellung des Schildlaufes zweier Knaben auf einer Nolanischen Vase, auf deren Schilden die Buchstaben AOE allem Anscheine nach auf ein Kampfspiel der Panathenaen deuten 1).

Ueberhaupt sind die Nachrichten und Andeutungen von Knabenwettläufen bei öffentlichen Gelegenheiten und nicht bloss in den palästrischen Uebungen durchaus nicht so selten, als man vielleicht denkt. Zwar die Knabenagone selbst werden wir später zu erörtern haben; doch wollen wir für jetzt darauf aufmerksam machen, dass z. B. nach einer Inschrift (C. J. no. 1590, vol. I, p. 772) bei der Feier der Erotidien zu Thespiä drei Kranztrager als Sieger im Dolichos der jüngeren Knaben (παίδων των νεωτέρων) erwähnt werden. Andere Beispiele von Siegern im einfachen Wettlauf der Knaben bietet Krause S. 697. 703. 751. 773.

Eigenthümliche Festläufe, an denen sich vorzugsweise Epheben oder Jünglinge betheiligten, waren weiterhin der mehr ländlich volksthümliche Rebenlauf, bei dem der Rebenträger (σταφολοδρόμος) verfolgt wurde und sich nicht einholen lassen durfte, und der Fackellauf<sup>2</sup>), wovon der letztere, da er sich mehrmals im Jahre wiederholte, keine geringe Rolle im attischen Festkalender spielte, wie denn die Athener noch in späterer Zeit stolz waren auf schöne Fackellaufer. Für uns können indessen diese grossartigen und lange vorgeübten Wettläufe der Epheben erst im dritten Theil dieses Werkes ausführlich in Betracht kommen, da sich unter den Ucbungen und Ago-

<sup>1)</sup> Vgl. Panofka Bilder antiken Lebens Taf. I, no. 10.

<sup>2)</sup> λαμπαδηδρομία, auch bloss λαμπάς = Fackel genannt, cf. Hesych. s. v. λαμπάς λαμπάδος άγων.

nen der Knaben derartige Wettkämpfe nicht nachweisen lassen. Zwar Krause nimmt in seiner Gymnastik S. 204 wirklich einen Fackellauf der Knaben in Byzanz an, nach einer Inschrift bei Böckh 1), die allerdings der bessern Zeit angehört, aus deren schwankender Bezeichnung των ανήβων aber schwerlich ein sicherer Schluss gemacht werden kann, da man eben anderswo immer nur von Fackelläufen der Epheben (τῶν νεωτερων, των ἀγενειων u. dgl.) liest. Hiezu kömmt noch die Unsicherheit bezüglich des byzantischen Dialektes, für welchen man freilich nach jener Inschrift annehmen musste, dass die avnsou den Egysto. gegenüberstehen 2), also dass die ανηβοι etwa den παιδες gleichzusetzen waren und nicht vielmehr eine so allgemeine Benennung einfach in der Bedeutung Halberwachsene, Bartlose aufzufassen sein dürfte. Endlich ware es doch schwer begreiflich, selbst wenn wir zugeben wollten, es sei in jener Inschrift von Byzanz ein Fackellauf von zwolfjahrigen Knaben verstanden, warum dann anderswo und auch in den Kunstdenkmalern nicht die geringste Andeutung eines derartigen Agon sich vorfande. Dies sind die Gründe, weshalb wir, nachdem schon L. Kayser 3) Einsprache von kurzer Hand erhoben hatte, das Vorkommen von Fackellaufen auch der Knaben in Abrede stellen und demzufolge die Schilderung dieser Gattung von Wettkampfen nicht der Palästra, sondern erst der Darstellung der Gymnasien und des Ephebenunterrichts zuweisen und einfügen werden.

Zu den Laufübungen gehören endlich auch zwei besondere und eigenthümliche Arten des Laufes, von denen wir die eine, das Stehen auf den Zehen in Verbindung mit einem Versuche zum Laufen (πτυλίζειν) bereits unter den Knabenspielen S. 32 vorgeführt haben, während die andere doch mehr Gymnastisches an sich hat, wenngleich auch diese nur von den alten Aerzten und nur, wie es scheint, einer diatetischen Bedeutung wegen erwähnt wird. Es ist dies das sogenannte Auslaufen im Plethron (ἐκπλεθρίζειν), das ist ein eigenthümlicher Wechsellauf ohne Bogen, in einer geraden Linie vor und zurück, immer enger und enger und endlich bis zum Mittelpunkt, so dass man also im Plethron, oder im sechsten Theil eines Stadions, ohne den Körper umzuwenden vorwarts und rückwarts lief mit einer

2) Cf. Hesych. s. v. ανηβος· ὁ μήπω ἐπιφθασας την ὀφείλουσαν ηλιχίαν, τουτέστιν δωδεχαέτης.

C. J. no. 2034: 'Ολυμπιόδωρος Βενδιδώρου στεφανωθείς τα λαμπάδι των άνηβων τα Βοσπόρια, το αθλον Έρμα καὶ 'Ηρακλει.

<sup>3)</sup> In seiner Recension des Krause'schen Werkes, Jahrbücher der Litteratur, 95. Band, S. 169.

immer kürzeren Laufbahn, bis man zuletzt, indem in der Mitte nur ein Schritt übrigte, in einem Punkte stehen blieb 1). Unklar ist in diesen Angaben nur, ob das Laufen vorwärts und rückwarts ohne umzuwenden (sine flexu) geschah, oder ohne Umschweif um die Endpunkte der Bahn; auf jeden Fall scheint dieser Lauf so wiederholt worden zu sein, dass man bei jedem Male von den beiden Endpunkten der Bahn immer mehr zurückblieb, bis man endlich in der Mitte stehen blieb. Mithin kann man sich den Rücklauf in der heutigen Turnkunst als einen Theil dieses ἐκπλεθρίζειν vorstellen 2). Die Uebung war auch, wie man sieht, nicht allzu gering, obschon man in solcher Weise nur den sechsten Theil des Stadions auslief.

Wie es nun früher beim Sprunge der Fall war, so wird man auch hier wieder voraussetzen, dass es ausser den erwähnten, mehr oder weniger kunstgerecht geübten Arten des Laufes, die zunächst als Vorübungen für das Gymnasium und behufs der öffentlichen Wettkämpfe für uns von Interesse sind, wohl noch manche Spielarten gegeben habe, wie wir deren mehrere schon oben unter den Lauf- oder Fangspielen der Knaben S. 40 ff. betrachteten. Auch wurden sich hier abermals anreihen einige der ausgebildeteren palastrischen oder Turnspiele, die gleich den heutigen Jager- und Soldatenspielen für die Knaben sich natürgemäss sofort als Laufspiele entwickeln. Vgl. z. B. bei Vogeli, Die Leibesübungen nach Clias, Zürich 1843, S. 195 ff. über den "Schwarzen Mann", das "Barlaufen"; dann bei Jahn und Eiselen a. a. O. Seite 173 ff. oder Seite 7 ff. über Schlangellauf und Zickzacklauf, oder: Schlangenlauf, Schneckenlauf, Kiebitzlauf, Rücklauf, Sturmlauf, nebst der Ausführung S. 180 ff. Von Interesse ist besonders auch bei Vieth Encyklop. der Leibesüb, II. Th. S. 319 ff. die gründliche Beschreibung des Eislaufes, der Schlittschuhe und Schneeschuhe, im Plattdeutschen Schöfels und Schöfelloopen. Gar nichts Erhebliches bietet dagegen unter dieser Rubrik die früher erwähnte Gymnastik von Amar Durivier und Jauffret, welche zu sehr die militärische Bedeutung dieser Uebungen betont. -- Eine Anzahl weiterer Uebungen, die häufig mittelst allerlei Vorrichtungen zum

<sup>1)</sup> Galen. de sanit. tuend. II, 10, p. 144 ed. Κϋλη: το δε εκπλεθρίζειν ἐστίν, επειδάν τις ἐν πλεθρφ πρόσω τε άμα καὶ ὁπίσω ἐν μέρ ι πολλακις ἐφ ἐκάτερα χωρὶς καμπῆς ἀφαιρη του μήχους ἐκάστοτε βραχύ, καὶ τελευτών εἰς ἐν καταστῆ βῆμα. Antyllos bei Oribas. VI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Jahn u. Eiselen, Die deutsche Turnkunst S. 13, dazu Gerh. Utr. Ant. Vieth, Versuch einer Encyklopadie der Leibesübungen, 1. Th. S. 53 f. 2. Theil (Berlin 1795), S. 191 ff.

Sprunge getrieben werden und zwischen dem letzteren und dem Lauf ungefähr die Mitte halten, wie das Laufen im Seil und andere gemischte Uebungen, sind bei Vieth a. a. O. Seite 457 ff. nachzusehen. Aehnliches bieten mit verschiedenen Abanderungen die Turnspiele für Knaben von M. Kloss und die Jugendspiele von Gutsmuths, bearbeitet von Klumpp S. 162 ff.

## C) Der Scheibenschwung oder das Werfen des Diskos (δίσκος, σύλος, δισκοβολία, δισκείν, δισκεύειν, δισκοβολείν).

In einem Gespräche des Lukianos mit dem Titel "der Lügenfreund oder der Ungläubige" (κιλοψευδής ή απιστών), Kap. 18 frägt Jemand: "Hast du beim Eintreten auf der Hausflur nicht die schöne Statue gesehen, ein Werk des berühmten Bildhauers Demetrios?" Und es wird erwiedert: "Du meinst doch nicht den Diskoswerfer (τον δισχευοντα, τὸν δισχοβολον), der mit dem Korper vorgebeugt, wie im Augenblicke des Wurfs, den Kopf nach der Hand, welche den Diskos hält, abgewendet, mit halbgebogenem Knie zugleich mit dem Wurf sich aufzurichten scheint?" "Nein, diesen meine ich nicht; der Diskoswerfer, von welchem du sprichst, ist eines von Myron's Werken; auch nicht die daneben stehende schone Statue eines Jünglings, der sich die Siegerbinde um das Haupt windet (τον διαδουμένον την κεφαλήν τη ταινία), diesc ist ein Werk des Polykleitos" u. s. w. Ohne Zweifel hat unser Leser von diesem schon im Alterthum hochberühmten Diskobolos des Myron eine oder die andere der acht Nachbildungen, die auf unsere Zeiten gekommen sind (vgl. Krause S. 453, Anm. 12; Guhl und Koner I, S. 246), irgendwo gesehen und vielleicht damit die Beschreibung bei Lukianos oder Philostratos (Imagg. I, 24) oder Quintilian (Inst. orat. II, 10) verglichen. Der Scheibenschwung oder das Werfen des Diskos, welches in dieser Statue einen so lebendigen Ausdruck gefunden hat, ist gewissermassen eine Erganzung des Laufes (vgl. Jäger a. a. O. S 96) und verhält sich zu diesem, wie der Speerwurf (ακοντισμός) zum Sprunge. Beide Uebungen bezwecken, während im Grunde zur harmonischen Körperbildung im hellenischen Sinne das Springen, Laufen und Ringen zu genugen scheinen, offenbar als Armübung und als Treffübung noch eine besondere Uebung und Ausbildung des rechten Armes, sowie des Sehvermögens zur richtigen Abschätzung der Entfernungen, und sind darum auch für unsere Zwecke von grossem Interesse.

Auch der Diskoswurf war eine uralte gymnastische Uebung der Hellenen und mit mehreren der altesten Sagen verflochten, wodurch er sogar über die homerische Heroenwelt hinaufgerückt erscheint. So tödtet Apollon seinen Liebling Hyakinthos im Wettspiel mit dem Diskos, ebenso Perseus seinen Schwiegervater Akrisios; Pindar aber rühmt Kastor und Polydeukes als treffliche Diskoswerfer (Isthm. I, 25), und schon auf der berühmten Lade des Kypselos war ein Diskobolos in den Wettspielen des Adrastos dargestellt (Pausan, V, 17, 4). Unter den nach Troja ziehenden Achäern galt Protesilaos als der beste Scheibenschwinger (Philostrat. Heroic. 676, p. 291 ed. Kayser: avaκρούει μέν γαρ υπέρ τας νεφέλας τον δίσκον, ρίπτεὶ δε υπέρ τους έκατόν τη γεις 27λ.), und nach dessen Tode Polypoites. Auch die Phäaken lässt Homer am Scheibenschwung sich erlustigen, denen jedoch Odysseus weit überlegen ist. Denn dieser (Odyss. VIII, 186 ff.) rergriff sturmschnell eine Diskosscheibe, die grösser und dickbauchig, ja, um ein Bedeutendes gewichtvoller war, als diejenige, womit die Phäaken unter einander Diskos warfen. Mit einem Schwung wirbel schleuderte er sie aus der fleischigen Faust ab, so dass die Steinscheibe schwirrte; erdwärts aber duckten sich nieder die langruderigen Phäaken, die schiftfahrtsberühmten Männer, unter dem reissenden Fluge des Steins, und über alle Merkzeichen sausete dieser hinweg, behend aus der Faust fortschnellend." Die Freier der Penelope kurzen sich ebenfalls mit Diskoswerfen die Zeit (Odyss. IV, 626; XVII, 168). Bei der Leichenseier des Patroklos aber (Il. XXIII, 836 ff.) schildert uns der Dichter den verschiedenen Erfolg, womit vier Helden um den Preis im Werfen des eisernen Diskos (σόλος) sich bewerben, in drastischer Weise also: "Nachdem sie der Reihe nach sich aufgestellt, ergriff zuerst der gottliche Epcios die Scheibenkugel und schnellte sie wirbelnd ab, die Achaer schlugen ein einhelliges Gelachter darüber auf (aus Spott nämlich über den schlechten Wurf). Zum Zweiten darnach schnellte Leonteus sie ab, der Sprössling des Ares; zum Dritten darnach schleuderte sie der grosse Telamonsohn Aias aus seiner muskulösen Faust, und er traf über Aller Merkzeichen hinaus. Als aber nunmehr der kriegsmuthige Polypoites die Scheibe ergriff, traf er, soweit als ein Rinderhirt seinen Krummstecken zu schleudern pflegt; und im Kreisel fliegt derselbe zwischen die Heerde der Rinder hinein: - ebenso weit traf Jener über den gesammten Kampfplatz hinaus. Laut schrieen darob die Achäer auf (nämlich im Beifallsgeschrei). Sofort erhoben sich die Gefährten des tapfern Polypoites und trugen ihres Königs Kampfpreis zu den Schiffen weg."

Die Wurfscheibe nun bestand schon in den altesten Zeiten, wie aus diesen homerischen Schilderungen erhellt, aus Stein oder aus einem roh gegossenen (αυτοχόωνος) Eisen. Da wir indessen auf die Beschreibung einer solchen Scheibe, sowie auf die bezügliche Termi-

nologie für die ganze Uebung und andere Einzelheiten erst spater bei den Epheben eingehen können (denn ohne Zweifel wurde für die Knaben zu dieser schwierigen Uebung eine weit kleinere Art bereit gehalten), so mögen hier die folgenden Bemerkungen genügen. Der gewöhnliche Diskos war eine linsenförmige Metallscheibe von etwa 10" Durchmesser, die in gestreckter Armhaltung und, wie man aus den Abbildungen schliessen darf, so lange in der linken Hand getragen wurde, bis der Augenblick des Schleuderns gekommen war, Dies geschah nach der trefflichen Bemerkung Lange's (a. a. O. S. 35), wie es auch beim Steinstossen beobachtet wird, um den rechten Arm nicht zu ermüden, indem ein Theil der Arbeit auf den linken übertragen wurde. Erst beim Wurfe selbst wirkte der ganze Körper mit. Die Scheibe wurde jetzt "aus der linken in die rechte Hand gelegt, fest und sorgfältig gefasst und sodann zum Ausholen nach unten und hinten geschwungen. Der ausholende rechte Arm beschrieb unter begleitender Drehung des ganzen Kürpers und Zurückwendung des Kopfes mehr als einen Halbkreis, kehrte dann auf demselben Wege unten her zurück und liess im heftigsten Vorschwung den Diskos fahren" (Lange a. a. O.). Lukianos im Anacharsis c. 27 lässt den Solon diese Uebung folgendermassen beschrieben: Du hast im Gymnasium auch ein flachrundes Stück Erz gesehen, das einem kleinen Schilde ohne Riemen oder Handhaben ähnlich ist; du versuchtest sogar es vom Boden aufzuheben und fandest es schwer und seiner Glatte wegen nicht leicht anzufassen. Diese Scheibe werfen sie weit in die Höhe und gerade vor sich hin, und wetteifern mit einander darüber, wer sie am weitesten werfen und die Andern übertreffen könne. Diese Anstrengung stärkt ihre Schultern und vermehrt die Spannkraft der Finger und Zehen. Damit vergleiche man die ausführliche und an Abwechslung reiche Beschreibung bei Statius, Theb. VI, 646 sqq:

Tunc vocat, emisso si quis decernere disco impiger et vires velit ostentare superbas. It iussus Pterelas, et ahenae lubrica massae pondera vix toto curvatus corpore iuxta deicit; inspectant taciti expenduntque laborem Inachidae . . . . Vs. 670 sqq.:

Ac primum terra discumque manumque asperat, excusso mox circum pulvere versat, quod latus in digitos, mediae quod certius ulnae conveniat sqq. . . . Vs. 679 sqq.:

Coelo dextram metitur humique

pressus utroque genu collecto sanguine discum ipse super scse rotat atque in nubila condit. Ille citus sublime petit similisque cadenti crescit in adversum, tandemque exhaustus ab alto tardior in terram redit atque immergitur arvis etc.

Von Interesse ist für unsere Zwecke eine Vergleichung des Scheibenschwunges (ausser der allgemeinen Aehnlichkeit in der Stellung eines Diskobolos mit jener unserer Kegelschieber) mit dem schon erwähnten, hie und da noch in verschiedenen Arten geübten "Steinstossen" einem sehr schönen Spiel, bei dem gleichfalls im Augenblicke des Stosses der ganze Leib mitwirkt, aber auch ein Sprung mit einer solchen Schnellkraft und Uebereinstimmung mit dem Stoss der Hand ausgeführt werden muss, dass die Uebung als eine ganz kunstgerechte erscheinen darf. Nach Vögeli a. a. O. S. 188 ist dieselbe im Kanton Appenzell noch sehr beliebt. Auf eine ähnliche, wenn auch nicht gleichschwierige Weise wird in Altbayern ein Wurfspiel geübt, das sogenannte "Stöckeln", das mit dem oben unter den Knabenspielen S. 65 erwähnten Werfen in die Wette (eis wulkav) grosse Aehnlichkeit hat, jedoch häufig dadurch erschwert wird und eine gewisse Kraft und Geschicklichkeit erfordert, dass hiezu plumpe rundliche Bleiplatten oder gar schwere Steine von flacher und länglicher Form verwendet werden. Es ist dieses letztere Spiel wirklich, wenn man es noch mit den Regeln des Pfahlspiels (κυνδαλισμός, S. 55) vergleicht und anstatt mit Pfahlen mit Steinen ausgeführt denkt, sofort zu erkennen als jenes uralte Unterhaltungsspiel der Hellenen, welches uns Homer in der Odyssee I, 106 f. als ein Steinspiel oder Steineschieben der Freier der Penelope erwähnt, woran sich dieselben ergetzten "vor den Thüren draussen, sitzend auf den Häuten von Rindern". Es soll nach der Erklärung des Athenaios I, c. 29, p. 16, F, dieses Steineschieben in folgender Weise stattgefunden haben. Die Freier stellten sich oder vielmehr setzten sich (vgl. Vs. 108: ήμενοι εν ρινοίσι βοών), in zwei gleiche Parteien getheilt, in gewisser Entfernung einander gegenüber. Jeder derselben hatte einen unten würfelförmigen, oben abgerundeten Stein, den er vor sich auf den Erdboden niedersetzte. In der Mitte zwischen beiden Reihen wurde ein besonderer ähnlicher Stein (beim "Stöckeln" das "Stöckel" vorzugsweise, d. i. Ziel des Wurfes, geheissen) hingesetzt, welcher die Penelope vorstellte. Dieser Stein war zunächst das Ziel, nach welchem jeder Freier mit seinem Steine von seinem Platz aus, und zwar nach einer durch das Loos bestimmten Reihenfolge, zu werfen hatte. Derjenige nun, welcher den Penelope-Stein traf und dadurch von der Stelle rückte, dessen Stein wurde an

seinen ursprünglichen Platz gesetzt und er musste mit dem Penelope-Stein von dem Standpunkt aus, wo dieser Stein lag, nach seinem eigenen werfen. Traf er denselben ohne einen der andern Steine zu berühren, so hatte er gewonnen und hielt es für eine glückliche Vorbedeutung, dass er des Odysseus Gattin als Braut heimführen werde. Freilich, bemerkt dazu die Zeitschrift "Athenäum für rationelle Gymnastik" von Rothstein und Neumann, 3. Band. (1856) S. 268, muss es dahingestellt bleiben, ob jenes Steinschieben wirklich in der hier beschriebenen Weise gespielt wurde; faktisch aber sei es, dass bei den alten Hellenen dergleichen Wurfspiele üblich waren und das hier beschriebene als ein echt gymnastisches gelten könne. Wenn die Spielenden dabei sassen, so ist dieses Spiel (πεσσεία, πεττεία) selbstverständlich keine solche gymnastische Uebung mehr, dass sie hier in Betracht käme, sondern lediglich ein Gewinn- und Unterhaltungsspiel, als welches es bei Lukianos Saturn. c. 8 und Cronosol, extr. charakterisirt wird. Anders aber verhalt es sich damit, sobald diese Uebung im Stehen vorgenommen wird und, in der vorhin bezeichneten Weise, mit einem gewissen Wurfziel und einem schweren zu werfenden Körper. Wenngleich die Wirkung des in der Regel mit aller Kraft geradeaus geschwungenen Diskos damit nicht erreicht werden kann, da bei dem letzteren zur Kraft auch grosse Geschicklichkeit gehörte, indem der Diskos leicht der Hand entgleiten oder auch einen unregelmässigen Flug nehmen konnte, so ist ein solches Werfen und Stossen immerhin eine nicht unbedeutende und obendrein beliebiger Steigerung fähige Arm- und Treffübung.

Gleich den schwereren gymnischen Uebungen, dem Ringkampf und Faustkampf, sowie dem Pentathlon oder Funfkampf, konnte auch der Scheibenschwung vor dem zehnten Lebensjahre des Knaben wohl nur selten vorgenommen werden; der Faustkampf und das Pankration vielleicht überhaupt erst nach dem zwölften bis vierzehnten Jahre, je nach der mehr oder minder starken Entwickelung eines Knaben. Der bezügliche Nachweis kann übrigens erst bei den Uebungen der Epheben geliefert werden. Als einzelne Uebung gehörte, wenigstens in der historischen Periode, die Diskobolie überhaupt nur dem Gymnasium an und nicht auch der Agonistik bei den nationalen Festen. Ausserdem mochten Knaben mit Reiferen dieser Uebung des Diskoswerfens höchstens also obliegen, dass sie kleinere und weniger wuchtige Scheiben gebrauchten, wie denn z. B. Pausanius für die Zwecke des Wettkampfes drei Arten derselben erwähnt, die beim Fünfkampfe benutzt worden seien (Pausan. VI, 19, 3: ev τούτω τω θησαυρω δίσκοι τον αριθμον ανακεινται τρεις, ους ες του πενταθλου το αγώνισμα εσχομίζουσι. Vgl. auch *Ignarra* de pal. Neapolit. p. 38), namlich eine für die Knaben, eine weitere für die Jünglinge (αγένειοι, die Bartlosen) und eine dritte zum Gebrauche der Manner; also offenbar mit einem angemessenen Unterschied in Gewicht und Umfang.

Die kleine Erhöhung, von welcher aus der Diskos geworfen wurde (βαβίς, beschrieben von Philostrat. Imagg. I, 24, p. 399 ed. Kayser) ist zwar in den Darstellungen dieser Uebung auf Gemmen und Vasen schwer zu unterscheiden (vgl. Krause im Artikel Gymnastik bei Pauly, S. 1010 med.), wahrscheinlich aber eine und dieselbe wie die als "Schwelle" bezeichnete Stelle für den Absprung (βατηρ, βηλός), wenigstens für die Uebungen im Stadion. Der Scheibenschwung erforderte nämlich ebenso wie das häufig mit ihm zugleich erwähnte Speerwerfen einen grösseren Raum im Freien an der Palästra, und wurde wohl in der Regel im Stadion vorgenommen 1). Wo der Diskos niederschlug, wurde ein Zeichen gemacht, wie beim Sprunge, und das fernste Zeichen gewann natürlich den Sieg.

Obiges mag vorläufig über den Diskos genügen. Wir können ohnedies ein Schleudern derjenigen Gattung, welche diese Uebung zu einer schwierigeren und eigentlich gymnastischen macht und von einem blossen Wurfspiel unterscheidet, bei den Schülern der Knabenpalastra nicht voraussetzen, geschweige denn aus den alten Quellen in Schriften oder Kunstdenkmälern beweisen. Bei den Uebungen des Ephebenalters jedoch werden wir auch auf diesen Betrieb ausführlich zu sprechen kommen, sowie auf das Bogenschiessen (τοςική, τοςοσύνη), das Fechten mit schweren Waffen (οπλομαγία), das Reiten (εππασία) und Wettrennen und einige andere Uebungen der Epheben, die überhaupt weit mehr die Bedeutung einer kriegerischen als einer palästrischen Vorübung für Knaben in sich tragen. (Cf. Plat. de legg. p. 804, D: τοξική τε και οι άλλοι ακροβολισμοί, die Kunst im Bogenschiessen und die andern Plankeleien oder Schiessübungen; vgl. Hesych. s. v. axpoβολίζεσθαι το το πολέμω προκαταργεσθαι συμβολών. s. v. ακροβόλοι αχοντισταί, τοξόται. s. v. αχροβολίζει · αχοντίζει πόρρω ιων. Beachtenswerth ist in dieser Hinsicht auch die Bezeichnung des Laufes bei Statius, Theb. VI, 551 ff.: agile studium et tenuissima virtus, | pacis opus, quum sacra vocant, nec inutile bellis | subsidium, si dextra neget.)

<sup>1)</sup> Cf. Hesych. s. v. βαλβίς · αφετηρία. και ἡ αρχή τῆς εισοδου και ἐξοδου. και ἡ αφεσις των ἴππων. και ἡ θυρα τοῦ ἰππικοῦ. ενιοι δὲ καμπτήρα, και παρα Ἱπποκρατει βαλβίδες τὸ εχον ἐκατερωθεν επαναστασεις, εστιν δὲ και βαθμός, και ερεισμα. s. v. βηλω · βαθμω, βατῆρι, οὐδω, s. v. βαλβιδουχον · τερματουχον. In Betreff der letzteren Glosse und ihrer Beziehung auf τέρμα vgl. oben beim Sprunge S. 308 und im Anhange über σκαμμα.

## D) Das Speerwerfen (ακοντίζειν, ακόντισμα, ακοντισμός).

Waren die Arme der Knaben durch Ball und Diskos und durch andere Wurfspiele der Palästra gestärkt und an eine starke Schwingung gewöhnt worden, dann pflegte ohne Zweifel das Speer- oder Gerwerfen wacker geübt zu werden, welche Uebung daher auch beinahe regelmässig im Zusammenhang mit dem Scheibenschwung genannt wird, wie bei Lukianos im Anacharsis Kap. 27 und anderswo.

Dass der Speerwurf 1) so ziemlich dem Gerwerfen in den heutigen Turnschulen entspricht, erleidet keinen Zweifel, da der Wurfspiess (axovttov) leicht war und somit bei dieser Uebung weit früher als beim Scheibenschwung auf möglichst grosse Weite des Wurfes und zugleich auf das Treffen des Zieles geachtet werden konnte. Dass dabei für die jüngeren Knaben auch eine leichtere Gattung von Speeren in Gebrauch war, ist von vornherein wahrscheinlich. Denn der Schluss auf ihre Verschiedenheit in Lange und Starke, desgleichen in Gewicht, je nachdem sie aus härterem Holze gefertigt oder mit starker Spitze von Erz (χαλχεον έγχος) versehen waren, ergibt sich für Jedermann, auch ohne vergleichende Rücksicht auf die oft staunenswerthe Auswahl in den Waffensammlungen des Mittelalters, schon aus der Masse von Namen hiefür, von den Homerischen angefangen bis herab auf das entsprechende Rüstzeug der makedonischen und romischen Kriegskunst. Da es indessen unseren Zwecken ferne liegt, alle diese verschiedenen Bezeichnungen zu sichten und zu erklären 2), und wir uns hier lediglich an das Speerwerfen, wie es "den Kleinen gelehrt wurde", zu halten haben, so bemerken wir, dass allerdings schon der Name axóvttov auf eine der kleinsten und leichtesten Arten hinweist, wenngleich mit dem entsprechenden αχοντίζειν und αχοντισμός in der Regel des Gesammtbegriff Werfen des Speeres ausgedrückt wird. Wenn aber schon die Deminutivform axovtiov dies andeutet, so

Grasberger, Erziehung etc. I. (Knabenpalastra).

<sup>1)</sup> Vgl. Pollux I, 136: ἀπόντισμα καὶ τὸ οπλον καὶ τὸ εργον. III, 151: καὶ το ἀκοντιον τῶν πεντάθλων καλειται ἀποτομευς (sie Bekk.), wofiir Jungermann und Philipp de pentathlo p. 53 mit cod. Palat. C schreiben ἀποτομάς, vgl. Böckh zum Schol. Pind. Isthm. I, 35: τὰ δόρατα, α ἀποτομάδας καλουσι. Hesych. s. v. αποτομάδα σχίζαν, και ακοντιον πεντάθλου. Etym. M. s. v. ἀποτομή. Phavor. s. v. αποτομή, s. v. ἀποτομάδα.

<sup>2)</sup> Vgl. Krause S. 465, Anm. 1 u. 2, und S. 474 über die kurzen iacula der Römer; eine eigenthümliche Art Wurfspiesse nennt auch Eurip. Androm. 1133; Phoen. 1141.

wird unsere Annahme ausdrücklich bestätigt durch das Zeugniss der alten Lexikographen, deren Worterklarung genau auf ein solches Signalement passt 1). Die Speere jedoch, die zu den Uebungen in der Palästra und im Gymnasium gebraucht wurden, scheinen in der Regel (vgl. indess die sogleich zu erwähnende Stelle bei Antiphon) nur stumpfe Stäbe, ähnlich unseren Geren, gewesen zu sein, wie sie als Wurfstangen ohne Spitze auf vielen Vasenbildern in den Handen von Epheben erkennbar sind 2). Bezeichnend ist es daher, wenn Anacharsis bei Lukianos zum Solon also spricht (Anach. c. 32 extr.): Lehrt sie mit dem Bogen schiessen und Wurfspiesse werfen; aber gebt ihnen nicht so leichte Spiesschen (200φα τα αχοντια), die der Wind hin- und herweht, sondern einen schweren Speer (λόγχη βαρεια) u. s. w.

Wiederholt schildert uns Homer den Speerwurf seiner Helden (vgl. II. IV, 490; XIII, 183; Odyss. XXII, 263 ff.). Odysseus aber rühmt sich (Odyss. VIII, 228), mit dem Wurfspeer weiter zu schiessen als irgend einer mit dem Bolzen. Nach Dichtern und Mythographen ward der Speerwurf schon in den altesten Wettkampfen der Heroenzeit, wie in den von Herakles gefeierten olympischen Spielen (vgl. die Ausleger zu Pindar. Ol. XI, 71) geübt, später bei den öffentlichen Spielen im Pentathlon, wie wir weiter unten sehen werden. Was aber den Nachweis dieser Uebung für das Knabenalter betrifft, so wird uns schon durch jenen umständlichen Bericht bei Antiphon, von dem bereits oben S. 268 aus anderen Gründen die Rede war, der Beweis geliefert, dass in Athen das Gerwerfen ganz besonders im Gymnasion und. da dort ein Pädotribe genannt wird, selbstverstandlich auch in der Knabenturnschule geübt wurde, also unter Aufsicht und Leitung desjenigen Turnlehrers, der nach unserer früheren Auseinandersetzung hauptsächlich die Vorübungen der Knaben in der Gymnastik anordnete und überwachte. Als Knabe (παις) wird der nach jener Erzählung daselbst Verunglückte ausdrücklich bezeichnet; wobei man schwerlich behaupten wird, dass der durch einen Wurfspiess getodtete Knabe einer ganz anderen Uebung obgelegen hatte und nur, weil gerufen, in die Wurfrichtung des Akontisten oder Speerwerfers gerathen sei. Auf einen solchen Einwurf müssten wir

<sup>1)</sup> Vgl. Hesych. s. v. αχόντιον δοράτιον, μιχρα λόγη. Suid. s. v. ξυστον δορυλλιον, αχόντιον . χαι το τελειον δόρυ. Der letztere Zusatz im allgemeinen Sinn, da man nicht leicht auf das 22 Ellen lange ξυστόν ΙΙ. Χ.V. 678 sich berufen wird.

<sup>2)</sup> Vgl. oben αποτομάς, und Guhl u. Koner, I, S. 246.

entgegnen, dass alsdann der betreffende Knabe nur im Scheibenschwung sich geübt haben könnte, oder allenfalls im Bogenschiessen. Nun erinnert sich aber der Leser, dass die Voraussetzung derartiger Uebungen für die jüngeren Knaben schon aus anderen Gründen unstatthaft ist, wozu noch der Umstand in Betracht kömmt, dass für den Diskosund Specrwurf aus begreiflichen Ursachen ganz andere und zwar weit grössere Raumlichkeiten erforderlich waren als für die andern, vielleicht gleichzeitig betriebenen Leibesübungen. Dieselben mussten auch ohne Zweifel so gelegen sein, dass etwaige Zuschauer oder Vorübergehende oder in einem andern Exercitium Begriffene keine Gefahr liefen, getroffen zu werden; ja es genügte hiezu nicht einmal eine einfach absondernde Mauer, sondern nur eine Einrichtung, die gewiss mit der bekannten bei unsern Schiessplatzen getroffenen sich vergleichen lässt. Kurz gesagt, ein solches Durcheinanderlaufen der Turnenden, wie es nach obiger Aufstellung vorausgesetzt werden müsste, um jene Stelle des attischen Redners anders als in unserm Sinn auszulegen, böte statt einer Erklärung nur eine unlösbare Verwirrung. Zu einer ähnlichen Vermuthung übrigens, wenn auch ohne alle Beziehung auf unsern Fall, ist Petersen a. a O. Seite 53, Anm. 33 schon durch seine Studien über die bauliche Einrichtung der Uebungsplätze gelangt.

Zu demselben Resultate kommen wir durch Vergleichung der Schilderung des Speerwerfens bei Lukianos im Anacharsis Kap. 27, wo abermals diese Uebung mit dem Diskoswerfen zusammengestellt oder doch unmittelbar vorher erwähnt wird, weil die beiden Uebungen einen eigenen größeren Raum im Freien an der Palästra erforderten. Geradezu in einer Weise aber, wodurch jedes Missverstehen unmöggemacht wird, werden Knaben (παιδες) und Epheben oder Jünglinge (νεώτεροι) zusammen genannt auf einer Inschrift von Koressia auf der Insel Keos, wo der Speerwurf als besondere Kampfart bei einem festlichen Agon unter der Aufsicht des Gymnasiarchen, wie z. B. in Athen der Fackellauf, ausgeführt wurde 1). Besondere Lehrer im Speerwurfe (ἀκοντιστικοί) nennt uns Platon (Theag. VII, p. 126, C. D), an einer Stelle jedoch, die nicht auf die wirkliche Existenz derselben, als ob sie frühzeitig neben dem Pädotriben diesen Unterricht ertheilt

<sup>1)</sup> Vgl. Böckh C. J. no. 2360, vol. II. p. 287 sq. Krause S. 469, dazu eine Berichtigung von Kayser a. a. O. Seite 175, dass die Preistrager nicht zugleich eine Waffe und Geld erhielten, sondern das beigefügte Geld nur der Werth der Waffe selbst sei. Zu dem Siegespreis für den besten Speerwerfer unter den älteren Jünglingen und für den Sieger mit der Wurfmaschine gehörte noch ein Helm (περικεφαλαία), wahrend die Preise der Knaben bloss in Fleischportionen bestanden.

hatten, schliessen lässt, da an jener Stelle schon der Zusammenhang nach Erwähnung der axovtiotixa, d. i. alles dessen, was zum Speerwerten gehört, diese Wortbildung heischte. Wohl aber werden wir später eigene Lehrer für diese Uebung bei der kriegerischen Ausbildung der Epheben kennen lernen. Ausserdem macht für Platon in seinen Gesetzen die Uebung im Speerwerfen einen Haupttheil der leichten Kriegsweise (πελταστική) aus, d. i. des Kampfes mit leichten Waffen, aus Pfeil und Bogen, Stein- und Speerwurf bestehend und ihm so die pankratiastischen ersetzend, die wir später noch kennen lernen werden (Plat. de legg. VII, p. 793, A. B.; p. 830, E). Platon will nämlich das Speerwerfen als kriegerische Vorübung in seinem Staate sowohl für das männliche als für das weibliche Geschlecht eingeführt wissen. Hiebei ist von Seite des Philosophen auch noch von ganz besonderer Bedeutung und für uns von speciellem padagogischen Interesse, dass er, wie bereits früher S. 8 und 192 angedeutet wurde, bei dieser Gelegenheit (p. 794; 813, E; 814, A; VIII, p. 834, A, B) auch ein von Neueren vielbesprochenes Thema, die Vernachlässigung der linken Hand, beklagt und den gleichen Gebrauch von ihr fordert wie von der rechten. Ein Punkt, in Betreff dessen u. A. Lange S. 34 einsichtsvoll geltend macht: erstens, dass eine absolute Symmetrie im lebenden Wesen nicht einmal schön ist, obwohl in der ruhenden Naturform freilich eher als in Stellungen und Haltungen; sodann, dass dem Dualismus des Körpers nur ein einziger Geist und Wille entspricht, dessen Geheiss am schnellsten und sichersten vollzogen wird, wenn nicht erst eine Wahl der Ausführungsorgane erfolgen muss, sondern wenn Schick und Uebung schon einen bestimmten Vollzieher für jede Bewegung bezeichnen, der unwillkürlich eintritt. Daher pflegen auch gerade die tapfersten Volker, die tüchtigsten Handwerker, die geschicktesten Künstler am meisten von ihrer rechten Hand zu halten. Die linke sekundirt oder wird im Nothfalle zur Stellvertreterin, und hat überhaupt noch eine eigenthümliche Bedeutung, wie sie nicht allein in der Physiologie hervortritt, sondern auch durch mannigfaltige sprachliche Anwendungen bei alten und neuen Völkern ausdrücklich bezeichnet wird. "Diese Ordnung ist auch natürlich, wenn sie gleich mehr auf der Natur unsers Geistes, als auf der des Körpers beruht. Ihr gegenüber sind die ausgleichenden Bestrebungen der heutigen Turnkunst wohl berechtigt, aber nur bis zu einem gewissen Punkte. Der Grieche verfuhr auch hier nicht berechnend, sondern natürlich unbefangen, und erreichte sein Ziel. So scheint es z. B. nach den Abbildungen, dass der Diskos so lange in der linken Hand getragen wurde, bis der Augenblick des Schleuderns gekommen war. Dies geschah, wie es auch beim Steinstossen beobachtet wird, um den rechten Arm nicht zu ermüden, indem ein Theil der Arbeit auf den linken übertragen wurde. Beim Wurf selbst wirkte übrigens der ganze Körper mit." Natürlich waren beim Speerwerfen Stellung des Körpers, Haltung des Hauptes und Bewegung der Arme und Schultern ganz anders als beim Scheibenschwung, auf welchen sich in diesen Worten Lange zunächst bezieht. Der Geroder Speerwerfer hebt den rechten Fuss empor und, indem er die linke Hand ausstreckt, wie um etwas gewaltsam fortzuschleudern, steht er im Begriffe den Speer abzuwerfen, oder (nach Krause S. 470) er steht aufrecht in gerader Haltung, die rechte Schulter durch den hochgehaltenen rechten Arm etwas zurückgebogen, das Auge gerade aus nach dem Ziele gerichtet, der linke Arm etwas herabgelassen oder einen spitzen Winkel bildend, die Stellung der Füsse fast wie beim Diskoswurf, gewöhnlich der rechte hinter, der linke vor, nur hier mehr standfest als gebogen beim Abwurfe. Auch der Vorsprung oder das Mitausfahren des rechten Fusses konnte hier stattfinden, um den Stoss des Armes zu erhöhen. Vor dem Abwurf ruhte der Wurfspiess in wagerechter Mitte gefasst in der erhobenen Hand dem rechten Ohre gegenüber, und wurde nun entweder mit oder ohne Rückstoss oder Vorschwung fortgeschnellt. Was jedoch weiterhin Krause's Bemerkung S. 471 über das Ziel anlangt, so ist uns nicht mit Sicherheit überliefert, welcher Art dasselbe zu sein pflegte. Mit dieser Beschreibung vergleiche man die Abbildung bei Krause Taf. XVIII b, Figur 14, erste Gruppe links. Weitere Einzelheiten jedoch über das Speerwerfen werden wir später aus den reichhaltigen Ephebeninschriften kennen lernen.

## E) Das Ringen (πάλη, παλαίειν, πάλαισμα, παλαισμοσύνη, παλαιστική καταβλητική).

Endlich gelangen wir zu dieser hochwichtigen und, wie schon ihre reich ausgestattete Terminologie bezeugt, ganz besonders durchgebildeten und systematisch betriebenen Leibesübung, die nachst dem Laufen unzweifelhaft als die alteste von allen und, wie durch fortgesetzten Unterricht in Palästren und Gymnasien am meisten gepflegte, so auch durch die meisten erhaltenen Kunstdenkmäler uns überlieferte und veranschaulichte gymnastische Uebung der Hellenen zu betrachten ist. Der Reichthum in der Terminologie ihres Betriebs erklärt uns auch die unglaublich grosse Anzahl von Ausdrücken, welche in der gesammten gricchischen Litteratur, selbst in der gewöhnlichen Rede, noch ihre ursprüngliche Prägstätte, die Palästra, deutlich ver-

rathen 1), etwa in einer Weise, die sich in der modernen Epoche bezüglich eines andern Gebiets, der nautischen Terminologie namlich,

<sup>1)</sup> Cf. Aeschin. adv. Tim. § 33: μετα τὸ καλὸν παγκρατίον, ο ουτος επαγκρατίασεν εν τη εκκλησία ατλ. Hesych. s. v. παλαισμα· κακοτεχνία. Paroem. graec. ed. Leutsch ΙΙ, p. 128: χαχοίς προσπαλαίειν, p. 225: Φρυνίχου παλαισμα, und schon bei Hesiodos εργ. 413: αίει δ' αμβολιεργός ανήρ ατησι παλαίει. Vgl. auch oben S. 251, Anmerkung 1. Bezüglich des Namens παλαιστική hat unsres Wissens zuerst Bergk in den Hall, Jahrb. 1841, S. 375 hervorgehoben, dass damit die Ringkunst als ein Theil der Turnkunst bezeichnet werde, nach Pausan. I. 39, 3: παλαιστικήν γάρ τέχγην ευρε Θησεύς πρώτος, und dem Grammatiker in Bekk. Aneed. II, p. 653: αντιπαλος δέ εστιν η πρός ετερον άντιτεταγμένη, ητοι άνοπλον η ενοπλον, ανοπλον μέν οιον παλαιστιχη χαὶ παγχρατιαστική, ενοπλον δε οίον όπλομαγία χαὶ πυχτιχή. *Haase* hatte also, meint Bergk, in seinem Artikel über Palastra in der Encyklop, nicht von einer "Palastrik" sprechen sollen; die einzig richtige Form des Namens für diese Kunst sei παλαιστική oder τέχνη παλαιστική. Denn von παλαιστης, der Ringer, könne nur παλαιστικός, geschickt im Ringen (vgl. z. B. Lukian. Dial. deor. 20, 14: παλαιστική, sc. 🐐 Έλενη), gebildet und ebenso die Kunst selbst παλαιστική τεχνη genannt werden; παλαιστρικός dagegen sei von παλαίστρα abzuleiten, so dass man wohl ξυστός παλαιστρικός, die Gallerie neben der Palastra, nicht aber τέχνη παλαιστρική sagen könne; gerade wie man im Griechischen einen Kenner des Tanzes ορχηστικός, nicht όρχηστρικός, und die Tanzkunst selbst όρχηστική, nicht όρχηστρική nennt, wohl aber von einem δάπεδον όργηστριχόν spricht. "Erst in einer Zeit, wo die Reinheit der griechischen Sprache schon getrübt und die Bildungsgesetze ganz in Vergessenheit gerathen waren. verwechselte man beide Wortformen mit einander, wie denn besonders die Romer allerdings meist palaestricus sagen, und so findet sich denn auch bei Quintilian II, 21, 11 palaestrica ars und werden ebenda I, 11, 15 die Lehrer der Kunst palaestrici genannt." - Haase meinte namlich (S. 362, Anm. 1): παλαιστική moge wohl die Ringkunst im engeren Sinne des Wortes bezeichnen, dagegen παλαιστρική "die allgemeine Turnkunst der Griechen, wie sie von den freien Burgern in den offentlichen Palästren und Gymnasien betrieben wurde": ebenso waren dann παλαιστης und παλαιστρίτης zu unterscheiden. Allein wozu der Streit? Wenn das Turnen überhaupt, wie wir das wiederholt hervorgehoben haben, vom Ringen benannt wurde als einer der wichtigsten Uebungen, und ebenso das Turnlokal, so lag eine Verwechslung oder vielmehr Identificirung der "Ringkunst" mit der "Kunst der Ringschule" wahrlich nahe genug und erklart sich hieraus die frühzeitige Gleichstellung von παλαιστικός und παλαιστρικός, wie man sich jetzt auch aus dem Büchlein des Philostratos über die Gymnastik Kap. 35 und 36 überzeugen kann. Die erwähnten allzu scharfen Bestimmungen sind also, wie man sieht, dadurch hervorgerufen worden, dass die Palastra und der allgemeine Begriff παλαιστική oder παλαιστρική ursprünglich von einer speciellen Turnubung und Lokalbenennung entnommen sind, während in den Namen Gymnasium und γυμναστική eine ganz allgemeine Bezeichnung zur Geltung gelangt ist, nur dass in der modernen Erziehung das Wort γυμνάσιον gerade in umgekehrter Folge dasselbe erlitt wie παλαιστρα, die Anwendung in einer engeren Bedeutung. Die betreffende Unterscheidung bei Haase ist demnach keineswegs "das Leichtfertigste im ganzen Verfahren des Encyklopadisten", wie Bergk meinte, sondern eine Ausscheidung der allgemeinen und der speciellen Benennung, die später in eine einzige zutammengeflossen sind. Sie wäre erst dann eine irrige, wenn man παλαιστικός und παλαιστρικός für ursprünglich ganz gleichbedeutend halten oder

mit dem Reichthum der englischen Sprache vergleichen liesse. Spricht sich nun auch schon darin eine Hauptbedeutung des Ringens im klassischen Alterthum aus, so ist dasselbe gleichwohl für unsern pädagogischen Standpunkt noch ungleich wichtiger durch den Ernst und die Strenge, welche das Ringen als eine Schule für entschiedene und doch edle und ruhigfeste Haltung des Geistes besonders auszeichnen. Denn, wie Jager a. a. O. Seite 97 passend bemerkt, einmal würde sich beim Ringen jede selbstisch rohe feindliche Gesinnung in jeder kämpfenden Bewegung und Lebensäusserung dem freundschaftlichen Gegner unfehlbar verrathen, und dann fordert keine andere gymnastische Uebung einen solch willigen Gehorsam gegen die Herrschaft des Geistes als eben diese. Derselbe Schriftsteller bezeichnet darum mit Recht (S. 98) das Ringen als den wahren Mikrokosmos der ganzen Gymnastik; denn keine andere Uebung der Turnschule oder Palästra, die ja selber, wie schon bemerkt wurde, von ihr den Namen Ringschule, Ringstätte davontragt 1), konnte in ihren Wirkungen auf die Ausbildung des Korpers und der Sinne weitgreifender und in den Anforderungen auf exacten Gehorsam gegen die Herrschaft des Geistes und auf eine ruhige selbstbewusste Haltung überhaupt förderlicher und strenger erscheinen als das Ringen mit all seinen kunstreichen Weisen und unzähligen Vorübungen für jede Art des Angriffes, des Anfassens und Werfens, auf die wir bei der überlieferten Menge alter und schwerverständlicher Kunstausdrücke leider nicht selten nur durch Vermuthungen schliessen konnen.

Während also einzelne gymnastische Uebungen, wie Springen, Laufen, Diskoswerfen u. a. nach ihrer Beschaffenheit von einem Einzigen und allenfalls ohne Gegner (ανταγωνιστης) oder Mitturner vorgenommen werden können, ist das Ringen auch vom allgemeinen padagogischen Standpunkte aus (vgl. oben S. 208 ff.) schon dadurch bedeutsamer, dass es bereits den Wettkampf zweier Personen bedingt, dass also im Ringen jene Gemeinsamkeit, in welcher die Turnübungen von mehreren Personen gleichen Alters und von gleichen Kräften ausgeführt zu werden pflegen, jenes gegenseitige Messen und

auch die "Palastrik" unnittelbar von der πάλη, anstatt von der παλαίστρα u. s. f. ableiten wollte. Vgl. oben S. 246 und S. 249. Dass übrigens bei den Neueren weder Palastrik noch Palastik eine ubliche Bezeichnung geworden ist, ist bekanut.

<sup>1)</sup> Ueber das Wort "Turnen" dagegen und ob es ein deutscher "Urlaut" sei, vgl. man das französische Glossar von *Du Fresne* und die Erötterung *Jahn*'s über die Turnsprache in der Einleitung zur "Deutschen Turnkunst" S. XIX—XXVII.

Prüfen der Krafte oder der agonistische Wetteifer als condicio sine qua non und als Mittelpunkt aller Gymnastik sich geltend macht 1).

Es versteht sich nun von selbst, dass es sich für uns hier nicht handeln kann von dem rohen Kampfe wilder oder manchen wilden Zug bewahrender Völker, weder von dem erst später zu erörternden Faustschlag der Alten mit eigenen rindsledernen oder mit Blei und Metallbuckeln beschwerten Kampfriemen<sup>2</sup>), noch von dem wenigstens ebenso rohen Boxen der englischen "Champions", sondern von allen jenen Arten des Ringens, die nicht bloss die Leiber der Knaben stärken, sondern auch den jungen Menschen überhaupt mit Muth und Ausdauer waffnen. "Eine langjahrige Erfahrung" bemerkt Vögeli (a. a. O. S. 146), "zeigte uns, wie das Ringen auf die sittliche Stärke der Zöglinge einen wohlthatigen Einfluss ausübte; denn nicht nur steigerte es die Mannhaftigkeit ihres Sinnes, sondern es gab ihnen auch einen gewissen Edelmuth und gewöhnte sie der falschen Ehrliebe, dem unechten Schamgefühl zu widerstehen, indem sie den Kampf mit einem Stärkeren, wobei sie die Niederlage voraussahen, nicht ausschlugen." Dass natürlich auch hier, wie bei allem Unterrichte auf das Wie, das Verfahren und die Methode des tüchtigen Lehrers das Allermeiste ankam, lässt sich denken. Daher die strengen Anforderungen an den Padotriben oder Turnlehrer, aber auch seine Werthschätzung bei den Alten, von welcher bereits die Rede war. Sein scharfes, kunstverständiges Auge wachte stets während der ganzen Uebung auf die Regeln derselben, wobei er freilich nicht solche Massen von Schülern, wie dies heutzutage nicht selten in unsern Turnschulen der Fall ist, auf einmal und ohne Gehülfen mit blossen Versuchen oder, was noch schlimmer, mit Scheinübungen zu beschäftigen oder zu bändigen hatte. Vielmehr interessirte sich im Alterthum, wie schon bemerkt, sobald die Uebungen öffentlich vorgenommen wurden. wie in den Gymnasien der Athener oder zu Sparta durchgehends, die gesammte Zuschauermenge für die Einhaltung der Ringergesetze und des Anstandes, für eine reine und schöne Gemessenheit in Haltung und Bewegung und Kraftausserung. Denn im Ringen sollte nicht bloss die Kraft entscheiden, sondern ein festes Auge, geschickte Benutzung jeder vom Gegner gegebenen Blösse, Ueberlistung durch trügerische Wendungen und Stellungen, und bei alledem

<sup>1)</sup> Vgl. Guhl und Koner, Das Leben der Griechen und Romer I, S. 236, 1. Aufl.

<sup>2)</sup> caestus, ἱμάντες, μυρμηξ, vgl. die Beschreibung bei Theokrit. Id. 22, 80 sqq.; Vergil. Aen. V, 401 sqq.

sollten die Bewegungen gefällig und anständig sein und durften gewisse Regeln der Schule nicht überschritten werden. Zerfahrenes, unschönes oder leidenschaftliches Balgen und Raufen wurden demnach nicht geduldet und jedes rohe Durchgreifen der blossen Naturkraft wurde strenge gerügt 1).

Nach dem Gesagten und bei unserm pädagogischen Zwecke begreift sich auch, warum wir hier auf den Unterschied zwischen athleischer und allgemeiner Ringkunst ebenso wenig eingehen können als etwa auf die Beschreibung der ältesten Ringkampfe bei Homer 2), da es sich ja für uns um die leichteren Vorübungen der Knaben handelt, wie sie uns in einem Gesammtbilde durch die lebendige Schilderung Solon's bei Lukianos, in dem Gespräche Anacharsis oder von der Gymnastik, und zwar einmal in den einleitenden ersten Kapiteln, worin der Skythe Anacharsis sein Erstaunen über den ungewohnten Anblick all der Ringenden, Stossenden und sich Walzenden ausdrückt, und weiterhin besonders im 24. Kapitel, das wir, gerade weil es mehr allgemein schildert, hier dem Leser übersetzen wollen, um ihm eine Gesammtanschauung von der Knabenpalastra zu verschaffen. Die Leiber (erklart Solon dem Anacharsis, nachdem er zuerst von dem musischen oder geistigen Unterricht gesprochen), was du ja hauptsachlich hören wolltest, üben wir auf folgende Weise. Wir entkleiden sie, sobald sie nicht mehr zart sind und festere Muskeln haben, und suchen sie vorerst an die Lust zu gewöhnen, dadurch, dass wir sie mit jeder Jahreszeit vertraut machen, damit sie weder in drückender Hitze noch auch im Froste versagen; alsdann salben wir sie mit Oel und erweichen sie, auf dass sie geschmeidiger (elastisch) werden. Denn es ware doch sonderbar, zu glauben, dass Leder unter Einwirkung des Oels schwerer zu zerreissen sei und weit dauerhafter werde, während es doch schon todt ist, dass aber der Leib, dem das Leben noch innewohnt, durch Oel nicht besser zugerichtet werden sollte. Demgemäss haben wir gar mannigfaltige Uebungen ersonnen und für jede einzelne Lehrer aufgestellt, diesen für den Unterricht im Faustkampf und jenen für den Hauptkampf (παγκράτιον), auf dass sie ausdauern lernen in den Anstrengungen und auf den Losschlagenden gradaus schreiten, nicht aber aus Furcht vor Verletzungen zurückweichen. So gewinnen wir für die Jugend zwei Hauptvortheile, indem sie einerseits herz-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eine Vergleichung in diesem Sinne zwischen dem hellenischen Ringkampfe und dem nachgebildeten "Schattenspiel" in der neueren Turnkunst findet der Leser bei Krause im 2. Band S. 884. Vgl. auch Guhl und Koner I, S. 244.

<sup>2)</sup> Vgl. Haase a. a. O. S. 407, 2 f.

haft wird in Gefahren und schonungslos gegen ihre Körper, andrerseits aber die korperliche Kraft und Zähigkeit sich steigert (προσετι έρρωσθαι). Jene aber, welche (wie du sichst) im Ringen ihre Leiber ganz zusammenbücken, lernen ohne Schaden fallen und mit Leichtigkeit wieder aufstehen, und lernen, wie man den Gegner im Stoss bedrängt, ihn umschlingt, die Glieder dreht und im Stand ist, ihn zu würgen oder in die Höhe emporzuheben; auch diese betreiben keine nutzlose Uebung, sondern sie erwerben sich so vor Allem den grossen und ganz entschiedenen Vortheil, dass ihre so durchgearbeiteten Körper weniger empfindlich (mehr abgehärtet) und dauerhafter werden. Ein zweiter Vortheil aber, der ebenfalls nicht zu unterschätzen ist, besteht darin, dass sie hiedurch bereits Gewandtheit besitzen, wenn sie einmal in den Fall kommen, im Kriege von diesen Uebungen Gebrauch zu machen. Denn offenbar wird derjenige, der sich also geübt hat, wenn er von einem Feinde umschlungen wird und ringen muss, denselben rasch durch Unterschlagen der Beine niederwerfen oder, wenn er selbst gestürzt ist, hurtig wieder aufzustehen wissen. Ueberhaupt ist dies Alles, mein Anacharsis, schliesslich auf den Kampf (ἐπ' εκεινον τον άγωνα) in den Waffen berechnet, und da, glauben wir, leisten die so Geübten ungleich bessere Dienste als alle Andern, wenn wir zuvor ihre nackten Leiber durch Ucbung schmeidiger, kraftvoller und streitbarer, behender und nerviger und deshalb dem Feinde furchtbarer machen.

Man sieht, in welcher Planmässigkeit und zugleich Uebereinstimmung mit dem politischen Prinzip der Erziehung, wie dieses im Alterthum nach unserer obigen Ausführung mehr oder weniger in den hervorragenden Staaten zur Geltung gelangt war, nach der leiblichen Seite des Menschen diejenige Leistung der Palästra, die wir nächst dem Laufe als eine Fundamentalübung der griechischen Gymnastik bezeichnet haben, von Alters her in consequenter Entwickelung und mit Berücksichtigung des Stufenganges in der menschlichen Natur angefangen, bis zum Mannesalter fortgeübt und noch lange später betrieben zu werden pflegte. Und dies geschah in einer Weise, die ausser dem unschätzbaren ethischen Gewinn und ausser ihrem Einfluss auf den Charakter des gesammten Menschen, selbst wenn wir den nationalen Gesichtspunkt hiebei weniger hoch anschlagen wollten, als es in den politischen Nothen und Bedrängnissen unseres Jahrhunderts überhaupt einem Manne möglich sein kann, der nicht günzlich in egoistischem Betriebe versunken ist, mindestens der Jugend es nicht an Jdeen fehlen liess, das heilige Feuer der Begeisterung unablassig schürte für die Zeit des mannlichen Wirkens und den Wünschen, Aussichten und Berechnungen der Jünglinge immerhin ein höheres Ziel steckte, als das Streben dieses Examen zu bestehen oder jenes Staatsamt bald zu bekleiden, um alsdann zufrieden im Besitz und frostig gegen alles Ideale sein Leben abzuleben, ohne nachhaltiges Feuer für die Wissenschaft, denn man hat ja die Examina hinter sich, und ohne edle Begeisterung für das Vaterland, für welches kaum das Jünglingsgemüth recht erwarmen konnte.

Nach Platon zerfällt unter dem pädagogischen Gesichtspunkte die Gymnastik in bedeutsamer Weise, analog der schon früher besprochenen Unterscheidung in gymnastische und musische Bildung, ebenfalls in zwei Haupttheile, in den für das Ringen (make) und in den für den Tanz (ορχησις). Davon umfasst das Ringen im Grunde alle andern elementaren Uebungen, die wir bislang erörtert haben, wie Springen, Laufen, Werfen u. s. f. und bildet ebendarum, da es den ganzen Körper in Anspruch nimmt und endlich im Fünfkampfe (πένταθλον) die einzelnen Leistungen zusammenfasst, den Kern und Angelpunkt der gesammten leiblichen Erziehung. Die Tanzkunst hingegen, die, wie man sieht, die vermittelnde Brücke von der gymnischen zu der musischen oder speciellen (im modernen Sinn) geistigen Ausbildung abgibt, sollte jugendlichen Anstand, Gewandtheit und Schönheit der Glieder bilden und fördern, und somit für den Gesammtmenschen einen ebenmässigen und harmonischen Ausdruck in allen seinen Bewegungen bezwecken 1). Auch hierin erweist sich übrigens die gegenseitige Ergänzung zwischen Stehen, Springen und Laufen, die wir bereits hervorgehoben haben. Während demnach im klassischen Alterthum einerseits, auch von Platon, das Ringen in aufrechter Stellung (ὀρθή παλη), neben welchen noch ein walzendes Ringen am Boden (αλινδησις, κυλισις) geübt wurde, besonders empfohlen wird, weil die mit Wetteifer und Anstand verbundenen Uebungen und Anstrengungen der obern Theile des Körpers, des Nackens, der Arme und der Weichen überall anwendbar sind und zur Kraftentwickelung und Gesundheit beitragen, begnügte man sich gleichwohl damit nicht, die Muskeln der Arme und des Rumpfes in eine allseitige Thatigkeit zu versetzen und doch zugleich die Beine zu beschäftigen, sondern man übte die letzteren noch eigens und in vorzüglicher Weise durch das Laufen, indem man hiebei zu gleicher Zeit darauf achtete, im Gegensatze zu den vielfach

Vgl. Plat. de legg. VII, p. 795, E; Alex. Kapp, Platon's Erziehungslehre, S. 54 ff.

gebückten und gedrückten Stellungen des Ringens, eine möglichst freie

und gestreckte Haltung herzustellen 1).

Gleichwie wir aber früher S. 198 f. bei Feststellung eines Unterschieds in leiblicher und geistiger Erziehung und Unterweisung auf eine besonders bezeichnende Verbindung synonymer Begriffe oder auch cines umfassenderen mit einem untergeordneten hingewiesen haben, so lasst sich eine solche sprachliche Begriffstheilung der Alten abermals in besondern Richtungen der körperlichen Ausbildung beobachten. Unter anderm rechtfertigt sich in dieser Weise auch die Neigung der griechischen Sprache, mit den Ausdrücken für den Ringkampf (παλη) wie für den Faustkampf (πυγμή), und für den Fünfkampf (πενταθλον) wie für den Haupt- oder Allkampf (παγκρατιον, d. i. eine Verbindung des Faust- und Ringkampfes), also bald durch eine leichtere bald eine schwierigere Leistung die gesammten Leibesübungen oder den ganzen gymnastischen Unterricht anzudeuten?). Darnach wird man es richtig zu beurtheilen verstehen, wenn in gewissem Zusammenhange bisweilen das Ringen, oder die πάλη überhaupt wegen der Verknüpfung mit einer mehr athletischen Art, wie der πυγμή, einfach zu den grösseren oder schwierigeren Uebungen und Wettkampfen gezahlt wird 3).

Denn dass alle die Arten und Schemata des Ringkampfes, die wir später bei der Untersuchung über die gesammten gymnastisshen und kriegerischen Ucbungen der Epheben und des reiferen Alters überhaupt genauer zu erörtern haben, auch schon von den Knaben geübt worden wären, bleibt der Natur der Sache nach stets unwahrscheinlich und lässt sich ebenso wenig aus den Quellen erweisen. Vollends die schwierigeren und zusammengesetzten Uebungen des grossen Kampfes im Ringen und im Faustkampfe<sup>4</sup>) blieben selbstverständlich den Reiferen und Geübteren oder geradezu den Athleten von Beruf

<sup>1)</sup> Vgl. Lange a. a. O. Seite 30 f.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. den stehenden Ausdruck πύξ καὶ πάλην = faustlings, mit geballter Faust, vom Ringen, Lukian. Timon. § 164. 169, mit einer Parechese, die schon im Homerischen τε παλαισμοσύνη τε vorhanden ist; πυγμή καὶ πάλη, Euripid. Alk. 1029; Plutarch. Quaest. conviv. II, 4, freilich auch mit der lächerlichen Ableitung πάλη von πάλαι! — πυκτεύειν καὶ παγγρατιάζειν, Plat. Charm. 159, C; παλαίειν ή παγκρατιάζειν, Lukian. Hermot. 39; παγκράτιον καὶ πάλη, Pausan. I, 35, 4.

<sup>3)</sup> Wie z. B. bei Euripid. Alk. 1029 sqq. τα με γαρ κουφα τοῖς νικῶσιν ἦν ιππους αγεσθαι, τοισι δ' αυ τὰ μείζονα νικῶσι, πυγμὴν καὶ πάλην, βουφορβια.

<sup>1)</sup> παγκρατιον, cf. Aeschin. adv. Ctesiph. § 179: παγκρατιον η καὶ αλλο τι τῶν βαρυτέρων άθλων. Pausan. VI, 24, 1: επὶ τὸ πενταθλον καὶ όσα βαρέα άθλα ὀνομάζουσιν.

vorbehalten, womit indessen allmälige Vorbereitungen und gewisse Vorübungen der Knaben auch zu den schwierigeren gymnastischen Leistungen nicht ausgeschlossen sein sollen. Denn abgesehen von der mehrmals im Alterthum erwähnten Leistung auch der Knaben in einer zusammengesetzten Uebung, im Pentathlon, so musste ohne Frage die Uebung im Ringen, wie dies wiederholt bemerkt worden ist, von Anfang an methodisch und kunstmässig betrieben und in entsprechender Weise stets weitergeübt werden 1). Solche Abstufungen ergaben sich zudem schon äusserlich von selber, da die Knaben ausser andern Unterscheidungsmomenten, die noch zur Sprache kommen werden, wenigstens in zwei bestimmte Klassen, eine der alteren und eine der jüngeren, abgetheilt waren und dieselben sich nur bei der gemeinschaftlichen Feier der Hermaen und anderer Feste vermischen durften 2). Sache des Padotriben war es natürlich, im Interesse der jedesmaligen Altersstufe die Uebungen zu erschweren und die Anforderungen zu steigern, gleichwie auch die Aerzte und Heilgymnastiker in diatetischer Beziehung einen systematischen Gang hiefür ausbildeten und einhielten, ja sogar, aus begreiflichen Gründen, manche Uebung zu den schwierigeren (βαρέα) rechneten, die für die rüstigen Zöglinge der Palästra gar nicht als solche galt3). Wenn jedoch in späterer Zeit auch im Turnunterricht der Knaben und vorab solcher Knaben, die für das Auftreten in öffentlichen Wettkämpfen, d. i. für die Agonistik im engeren Sinne bestimmt waren, die Leibesbeschaffenheit der Athleten (20) Artistateles (Polit. VIII, 3, 3) es als ein bedeutsames Zeichen hervorheben zu sollen glaubte, dass unter den Siegern zu Olympia (δλυμπιονικαι, vgl. oben S. 188) kaum zwei bis drei gefunden würden, die als Knaben und später auch noch als Manner gesiegt hatten, so war das eben eine Ausschreitung und ein Missbrauch auf dem Gebiete griechischer Agonistik und Schaustellung, wie so mancher andere, dem wir aus der modernen geistigen und socialen Entwickelung mindestens ebenso trübe und traurige Beispiele gegenüberstellen könnten. Durchschnittlich und zumal für die bessern Zeiten aber steht für uns fest, dass im Ganzen die Turnübungen der Knaben überhaupt und die Uebungen im Ringen insbesondere zu den κουφότερα γυμνάσια gehörten, d. i. nach leichteren Anforderungen betrieben zu werden pflegten. Und umgekehrt, gleichwie heutzutage jeder Turnlehrer, ehe

Xenoph. Cyrop. I, 6, 32: ωσπερ καὶ εν πάλη φασι τους Ελλησε διδάσκειν εξαπατᾶν, καὶ γυμνάζειν δε τοὺς παιδας πρός αλλήλους τουτο δυνασθαι ποιείν.

<sup>2)</sup> Haase a. a. O. Seite 383, 2.

<sup>3)</sup> Cf. Galen. de sanit. tuend. II, 9-12; III, 1-3.

er zu gewissen Uebungen schreitet, sich lange vorher wohl überzeugt haben muss, dass "die Kinder nur bis zum Alter der geschlechtlichen Entwickelung eine grosse Anzahl von Bewegungen ohne Mühe ausüben können, die ihnen dann, wenn dieses Alter einmal vorüber ist, sehr schwierig werden (Vogeli a. a. O. Seite 25), so nüssen wir auch für den rationellen Gang des palästrischen Unterrichts im Alterthum von vornherein die entsprechende Sorgfalt, Umsicht und Erfahrung auch nach dieser Seite hin, und zwar bei dem Pädotriben oder Knabenturnlehrer sowohl als bei dem wissenschaftlich gebildeten Gymnasten oder Turnmeister und Lehrer der höheren Gymnastik, voraussetzen.

Nachdem wir nunmehr das Verhaltniss des Ringkampfes zu den früher besprochenen Uebungen, sowie zur gesammten harmonischen Körperbildung solchergestalt festgestellt haben, wenden wir uns zu denjenigen Einzelheiten, die für die Zwecke unserer Darstellung, ohne uns gerade in gelehrtes Detail zu verlieren, von besonderem Belang sein dürften. Wir folgen dabei in der Hauptsache dem klaren, in der obigen Stelle aus Lukianos S. 335 vorgezeichneten Stufengang, wenngleich dessen innerster und nationaler Bedeutung, wie sie in den dort zuletzt angedeuteten Leistungen zu Tage tritt, erst später Rechnung getragen werden kann, wenn es sich von der militarischen Ausbildung der Epheben handeln wird.

Zuerst ist daselbst die Rede von der Gewöhnung der Knaben an die klimatischen Einflüsse oder von der Abhärtung gegen Hitze und Kalte. Es kommen nun allerdings einem solchen Zwecke alle Uebungen der Palästra und nicht allein das Ringen förderlich entgegen, so dass wir hier uns ganz kurz fassen könnten, indem wir lediglich auf die Strenge verwiesen, womit der Padotribe auch die Vorbereitungen zum Ringen, das Bestäuben oder Wälzen im Sande u. dgl. ohne Rücksicht auf die Unbill des Wetters oder der Jahreszeit betrieben haben mochte; oder auf die Abhaltung gewisser Uebungen unter allen Umständen im freien Hofraum der Palästra 1). Allein die griechischen Turulehrer kannten und übten wirklich, wie es scheint, auf eigene Weise die Abhartung gegen die empfindliche Wirkung einer südlichen Sonne, und sie nannten dies ηλιούν, ηλίωσις, eigentlich so viel als sich gegen die Sonne schützen, aber auch, wie wir jetzt aus dem Büchlein des Philostratos über die Gymnastik ersehen, mit Bezug auf bestimmte Regeln oder auf methodische Ge-

<sup>1)</sup> Vgl. Lukian. Anach. § 28 am Ende.

wöhnung an die Sonnenstrahlen 1). Wenn nun auch der eben genannte Schriftseller im 18. Kapitel ganz allgemein bemerkt, der Wettkampfer zu Olympia musse seinen Leib bestäuben und der Sonne aussetzen (και ήλιοδοθαι ἀνάγκη), so gibt er dagegen im 58. Kap. am Ende der Schrift so bestimmte Vorschriften und Verhaltungsregeln über das Sonnen ( )hiwois, apricatio, insolatio), dass die Vermuthung nahe liegt, dieselben haben nicht ausschliesslich eine diätetische Bedeutung für ältere Leute' (denn in solchem Sinne war bekanntlich das Sitzen in der Sonne eine beliebte Gewohnheit bei den Alten), sondern auch eine Beziehung auf die Palästrik, zumal da an derselben Stelle auch die Rede ist von den trockenen Einreibungen 2) der Spartaner. Wir schliessen deshalb aus diesen wenigen Angaben, dass unter Umstanden auch beim Turnunterricht auf derartiges Rücksicht genommen wurde, gerade so gut, als auf manches andere, was nicht im eigentlichen Wortsinn Gegenstand des Unterrichts war und doch vom Pädotriben beachtet werden musste.

Ungleich wichtiger ist dagegen eine andere Vorbereitung zum Ringen, nämlich die gymnastische Einölung und Einreibung 3). Es war namlich schon seit den heroischen Zeiten Sitte, das Ringen und den Faustkampf nackt zu üben, d. i. bloss die Lenden mit einem Schurz (ζωμα, περίζωμα) umgürtet; dieser Brauch ward auch bei den heiligen Spielen festgehalten, und zwar bis zur fünfzehnten Olympiade, von welcher Zeit an auch dieser Schamgurtel wegfiel und man der Zweckmässigkeit halber völlig nackt auf dem Kampfplatz erschien. Der Gebrauch des Oels bei den gymnischen Uebungen ist indessen für die heroische Zeit und für Homer noch nicht nachweisbar, da seiner nirgends gedacht wird, und scheint erst spater mit der weiteren Entwickelung und Ausbildung der Gymnastik aufgekommen zu sein. Ebenso findet sich erst lange nach Homer, bei Platon und Aristoteles, die Benennung desjenigen Dieners oder Lehrergehülfen an den Ringschulen, der das Geschaft der Einolung und des Einreibens (αλειψαι, αλείψασθαι) als Sachverstandiger und nach diatetischen Regeln zu besorgen hatte, namlich des Aleipten 4), der übrigens, wie schon erwähnt,

<sup>1)</sup> Dies Verfahren scheint Krause in seinem Werke nirgends berücksichtigt zu haben, wo wir nicht irren; wohl aber machte sein Recensent, L. Kayser, a. a. O. S. 180 darauf aufmerksam.

<sup>2)</sup> Mit Oel ohne Wasser, ξηραλοιφείν, Hesych. s. v. ξηραλοιφείν · το χωρίς λουτρού, αλείφεσθαι, η ξηροτριβεῖσθαι.

<sup>3)</sup> Vgl. eine bezügliche Verordnung oben S. 216, No. 6.

<sup>4)</sup> αλείπτης = Einsalber, oder ίστραλείπτης = Arzt und Einsalber zugleich; ìatraliptice, sein System, cf. Plin. N. H. XXIX, 1, 4; αλειφαρ das Salbol. Ueber seine Verwechslung mit dem Padotriben vgl. oben S. 267, Ann. 4; S. 268.

erst in späterer Zeit zu grösserer Bedeutung gelangte, seitdem durch Ikkos, Herodikos und andere Heilgymnastiker dieses ganze Gebiet besonders ausgebildet worden war. Früher und in einfachen Verhältnissen verrichteten die Ringerpaare in den Gymnasien sowohl als bei den offentlichen Wettkampfen mitunter an sich selbst oder gegenseitig diesen Dienst 1), wahrend in einer spatern Periode und mit dem erweiterten Betriebe dieser Uebungen mindestens bei jedem städtischen Gymnasium, ausser beguemen Badern und andern Räumlichkeiten, auch ein eigener Oelspeicher oder ein Salbzimmer<sup>2</sup>), um die Einreibung daselbst vorzunehmen, vorhanden war. Es ist namlich unrichtig, wenn W. A. Becker (Charikl. 3. Exc. zur 3. Scene) annimmt, es sei der Gebrauch warmer Bäder stets wenig geachtet gewesen; denn wo ein solcher Tadel ausgesprochen wird, gilt er, wie es scheint, immer denjenigen Bädern, die ohne gymnastische Uebungen gebraucht wurden. Dort, im Elaiothesion, scheint, nach Petersen's Erklarung der baulichen Einrichtung der Gymnasien (S. 40, Anm. 15), das Oel in grossen Amphoren, d. i. weiten irdenen Gefassen mit Henkeln, aufgespeichert gewesen zu sein; aus diesen ward es in einige zu diesem Zweck aufgestellte Krateren, d. i. grössere Krüge von Thon oder Metall, gefüllt und dann zum täglichen Gebrauche mit den Salb- oder Oelflaschchen (λήκυθοι) herausgeschöpft und auf den Körper getröpfelt. Zu bemerken ist jedoch, dass man sich in der Regel zweimal mit Oel einrieb, unmittelbar vor dem Beginn der Uebungen 3), um die Glieder geschmeidiger und elastischer (ευτονωτερα, nach Lukianos) zu machen, und auch nach denselben, weil man dies für ein Mittel zur Erhaltung und Befestigung der Gesundheit hielt. Bei den minder Wohlhabenden und auch bei Knaben mag allerdings nicht selten das Oel gespart worden sein, da die Beschaffung desselben, wie wir später noch sehen werden, den Gymnasien keine geringen Kosten verursachte. Gerade die zweite Einreibung nun, welche nach den Uebungen und dem darauffolgenden Bade vorgenommen wurde, war in der Weise der heutigen türkischen Bäder mit Drücken und Kneten verschiedener Art. wie es der körperlichen Beschaffenheit eines Jeden angemessen schien, verbunden und wurde darum von dem dazu angestellten Aleipten oder Jatraleipten (etwas mehr als ein gewandter Badeknecht in Kahira) in

<sup>1)</sup> Cf. Stat. Theb. VI, 847 sqq.: postquam oleo gavisa cutis, petitaequor uterque || procursu medium atque hausta vestitur arena || tum madidos artus alterno pulvere siccant etc. Vgl. Krause S. 231; 407.

<sup>2)</sup> έλαιοθέσιον, elaeothesium, Vitruv. V, 11, 80.

<sup>8)</sup> Z. B. mit besonderer Sorgfalt vor dem Wettlauf, nach Statius, Theb. VI. 575 sqq.

einem eigenen Raume verrichtet, nämlich im αλειπτηριον, das von Petersen S. 13 für identisch gehalten wird mit dem römischen tepidarium oder Dampf- und Schwitzbad. Ebenda wurden auch Bart und Haare geschmückt und brachte man bis zum Austritt aus der Anstalt seine Kleider unter. Nicht weit davon befand sich der Ort für das Bestäuben der Ringer 1), ein freier Platz vor oder an dem eigentlichen Uebungsplatz und beziehungsweise Uebungssaal, wo die Gruben zur Besandung lagen, aus denen man mit Hülfe von Körben, deren feine Löcher den Sandstaub gleichmässig vertheilten, sich entweder selbst bestäubte und gleichsam einpuderte, oder von Andern damit bestreuen liess oder endlich auch einfach durch Herumwälzen in der Grube dieses Geschäft besorgte<sup>2</sup>), wie gesagt, nach geschehener Einölung. Ihren und den Zweck der Einstäubung erklärt uns übrigens ganz bestimmt Lukianos im Anacharsis Kap. 28 folgendermassen. Der Lehm und Staub, womit der Boden bedeckt ist, kam dir anfangs so lächerlich vor. Höre nunmehr, warum er umhergebreitet worden ist. Einmal deshalb, damit die Ringer nicht allzu hart fallen, sondern auf den weichen Boden ohne Gefahr hinstürzen; ferner müssen die schwitzenden Körper im Schlamme so schlüpfrig werden wie Aale, womit du sie vorhin verglichest, was nicht unnütz oder lächerlich ist, sondern gleichfalls Stärke und Elasticität (τόνος) gar sehr vermehrt, wenn sie darnach angehalten werden einander fest zu packen und die schlüpfrigen Leiber nicht loszulassen. Und du darfst mir's glauben,

<sup>1)</sup> χονιστήριον, von χόνις = Staub oder feiner Sand, χονίζειν = bestäuben; Petersen nimmt S. 12 einen eigenen Raum hiefür an zunächst neben dem Coryceum, wogegen uns, abgesehen von der Schwierigkeit, nach seinem Plane sich die Verbindungen mit dem grossen Uebungssaal deutlich vorzustellen, schon die bestimmten Worte des Lukianos Anach. § 2: εν τῷ αἰθρίῳ τῆς αυλῆς, im Freien des Hofraums, zu sprechen scheinen. Es dürfte, für die gewöhnlichen Verhältnisse wenigstens und für die massgebende Zeit, dem Anscheine nach unmöglich sein, einen von der im Freien befindlichen Stauboder Sandgrube (χονίστρα) verschiedenen, also neben dem Coryceum (χωρυχεῖον = Coryceum oder Corycium, und nicht χωρυχαῖον oder Corycaeum, wie sonderbarer Weise A. Rich im Illustr. Wörterb. und A. noch immer schreiben; man vergleiche Λυχεῖον und Λυχαῖος) eingerichteten Raum bestimmt nachzuweisen. Die drei von Chr. Petersen in diesem Betreffe beigebrachten Stellen sprechen nur von der Beschaffenheit und der schwierigen Beischaffung dieses feinen Staubes für das Bedürfniss der Palastra, mitunter sogar aus Aegypten. Feine Unterschiede von mancherlei Sand, der die Stelle der heutigen Lohe vertrat, würdigt in dieser Hinsicht Philostrat. de arte gymn. c. 56.

<sup>2)</sup> Hierauf geht vielleicht auch der Ausdruck αλινδήθρα = Ort zum Walzen, Tummelplatz, in letzterem Sinne bei Aristoph. Ran. v. 904, wiewohl er bei Hesych. s. v. αλινδήθρας χυλίστρας (bei Pollux I, 183: αλίστρα, εξαλίστρα, χυλίστρα) und in Bekk. Au. 4 zunächst auf Thiere bezogen wird.

es ist nicht so leicht, Einen in die Höhe zu heben, der mit Oel, Staub und Schweiss überzogen ist und sich Mühe gibt, dir zu entfallen und aus den Händen zu entschlüpfen. - Der Sandstaub aber (heisst es weiterhin Kap. 29) dient uns dazu, das Entschlüpfen beim Ringen zu verhindern. Denn nachdem sie im nassen Thon gelernt haben, das Schlüpfrige und leicht Entwischende festzuhalten, üben sie sich darin, wie sie selbst demjenigen aus den Händen entschlüpfen, der sie packen will, auch wenn sie hart bedrängt werden. Ferner scheint der auf die Haut gestreute Sandstaub auch den Schweiss, wenn er stark hervorbricht, zu hemmen und hilft somit die Kraft aufsparen, während er zugleich die Zugluft abwehrt, die sonst auf die geöffnete dünne Haut wehend dem Körper schaden könnte. Ausserdem treibt er den Schmutz heraus und macht den Mann glänzender. Auch möchte ich dir gern einen jener Blassen und im Schatten Auferzogenen gegenüberstellen zur Vergleichung mit einem beliebigen aus der Zahl der im Lykeion Geschulten, und wenn dieser von Staub und Sand sich gereinigt hat, dich fragen, welchem von beiden du gleich zu sein wünschtest. Und ich bin gewiss, dass du sofort auf den ersten Anblick und ohne die Leistungen beider zu prüfen, es vorziehen würdest, solch ein Fester und Gedrungener (συνεστηχώς και συγκεκροτημένος, wörtlich: compact und zusammengeschlagen, oder derb und tüchtig geschult) zu sein, als verzärtelt und schlaff und bleich, weil es an Blut mangelt oder dasselbe nach den inneren Theilen zurückgetreten ist.

Wir haben für den Leser abermals eine Stelle in Uebersetzung eingefügt, weil wir uns nicht einbilden mit unserer eigenen Schilderung die Vortheile und die Zweckmässigkeit der Einölung und Bestäubung des Leibes behufs der gymnastischen Uebungen ebenso lebendig und anschaulich darlegen zu können wie Lukianos. Auf diese Weise erzeugte sich bei den Alten jene "durchkochte gesunde stramme Haut mit der schönen Bronze der Haselnüsse, die sich im brennenden Sonnenstrahle zu zeitigen und die Wange der Jünglinge zu farben begann mit jenem gesunden Teint, welchen das ganze Alterthum für ein Zeichen mannlicher Tapferkeit hielt und hochpries" (Jüger a a. O. Seite 90). So kehrten die Ringer heim von der "glanzenden" Ringbahn,

.... "von lichterem Glanze die Brust, als du, o Selene, Da sie die edle Beschwer des Gymnasiums eben verliessen." 1)

<sup>1)</sup> Cf. Theokrit. Idyll. II, 51: λιπαρας εκτοσθε παλαίστρας. Charit. de Chaer. et Call. I, 1: τότε δε Χαιρεας από των γυμνασίων εβαδίζεν οίκαδε στίλβων ωσπερ αστήρ. επήνθει γαρ αυτου τω λαμπρω του προσώπου το ερυθημα της παλαίστρας. ωσπερ άργύρω χρυσός. Lukian. Amor. 45: αἱ λιπαραί παλαίστρα. Ovid. Metam. VI, 241:

Was nun die Uebungen im Ringen selbst betrifft, wofür die Ausdrücke τα σχήματα, τα παλαίσματα, hie und da auch τα άγωνίσματα, gebraucht wurden 1), so können wir hier, wo es sich von der Vorbereitung durch die Knabenringschule für das Gymnasium handelt, nur den entsprechenden leichteren Betrieb derselben ins Auge fassen, die schweren und zusammengesetzten aber erst später beim Ringkampfe der Erwachsenen und beim Pankration besprechen, wenn auch weiter unten von den Knabenagonen oder öffentlichen Wettkämpfen der Knaben in Kurze die Rede sein soll.

Man unterschied beim Ringen an und für sich die beiden, auch von Platon (vgl. oben S. 337) empfohlenen Hauptarten: das Ringen in aufrechter Stellung und das walzende Ringen am Boden. Bei der ersteren Art (ὀρθη πάλη, ὀρθοπάλη Lukian. Lexiph. c. 5, ὀρθία, καταβλητική, lucta, luctamen, luctatio) suchte der eine Ringer (παλαιστής) den Gegner (ανταγωνιστής) fest und aufrecht stehend (ὀρθοστάδην) mit verschiedenen Künsten zu Boden zu ringen (καταπαλαίεν, καταβάλλειν²). Der Geworfene (ὁ καταπεσων) strebte alsdann

oqus nitidae iuvenile palaestrae; Fast. V, 667; Heroid. XVI, 149: nitida palaestra; ibid. XIX, 11: uncta palaestra; daher heisst die personificirte Πάλη oder Παλαίστρα (vgl. oben S. 254) uncta Pale bei Statius, Theb. VI, 827 (wofür bei Krause Gymnast. und Agon. S. 402, Anm. 3 durch einen komischen Irrthum eine uncta Pales gesetzt wird). Vgl. ferner Cic. de divin. I, 13, 22: nitidoque Lyceo; de legg. I, 2, 6: sine nitore ac palaestra; Stat. Theb. VI, 585: pingues palaestrae; ibid. 576: pinguique cutem fuscatur olivo; Martial. Epigr. VII, 67, 5: et flavescit haphe gravesque draucis || halteras facili rotat lacerto; und bezüglich der Schwierigkeit, den Gegner zu fassen, besonders auch Aristophanes in den Rittern Vs. 489 f. "Nimm hier das Fett und schmiere deinen Hals damit, || auf dass du seinen Schlichen dich entwinden kannst."

<sup>1)</sup> Cf. Isokrat. περί ἀντιδ. § 183: επειδάν γαρ λάβωσι μαθητάς, οι μέν παιδοτρίβαι τα σχήματα τα προς την αγωνιαν ευρημένα τους φοιτώντας διδάσκουσιν, οι δε περί την φιλοσοφίαν όντες τας ίδεας απάσας κτλ. Plutarch. Quaest. conviv. II, 4 extr. τα πλειστα των ἀγωνισμάτων, εμβολαί κτλ. Theokrit. Id. XXIV, 11 sq.: α τ' είς γαταν προπεσόντες || πυγμάχοι έξευροντο παλαίσματα σύμφορα τέχνα. Die einzelnen Uebungen werden auch geradezu die Kindlein der Palastra geheissen bei Philostrat. Imagg. II, 32, p. 433 ed. Kayser: τα μέν δη παλαίσματα παίδια, nach der Darstellung eines Künstlers.

<sup>2)</sup> Daher die Bezeichnung καταίντων, spartanisch καββαλική, vgl. Plutarch. Apophth. Lac. var. 69: καββαλικώτερος, wie auch in deutschen Volksausdrücken "werfen" = niederwerfen; ebeuso verstehen wir καταβιάζεσθαι = niederzwingen, und ο καταβιασθεις = der Bezwungene, Besiegte. Auch glauben wir, dass bei Plutarch. Quaest. conviv. II, 5, 2: ω η μάλιστα φασιν η Λευκτροις τούς Σπαρτιάτας υπό των ήμετερων, παλαστρικών οντων, καταβιβασθήναι, der letzte handschriftliche Ausdruck mit Recht von Wyttenbach in καταβιασθήναι geändert wurde. Zwar Dubner hat neuerdings in der

wieder auf die Füsse zu kommen, oder er musste sich für besiegt erklären und auf die Fortsetzung des Kampfes verzichten (ἀπαγορεύειν, ἀπαυδαν); that er dieses nicht, so konnte je nach den Gesetzen des Ringkampfes die erste Art sofort in die zweite übergehen, nämlich in das wälzende Ringen am Boden (ἀλίνοησις, κυλισις, ἀνακλινοπάλη, lucta volutatoria), wobei die beiden Kämpen auf dem Boden liegend und sich wälzend den Kampf mit einander führten, beziehungsweise fortsetzten, bis der eine unterlag und den andern als Sieger anerkannte.

Indessen war bei der ersteren Art, wie aus allen Berichten hervorgeht, zu einem vollständigen Siege stets ein dreimaliges Niederzwingen nöthig, was man Dreimalwerfen (τριάξαι, ἄποτριάξαι, τριαγμός) nannte. Natürlich gewann damit frühzeitig das Wort τριαγμός geradezu die Bedeutung Sieg, ebenso hiess dann τριακτήρ ein solcher Sieger und τριακτός der Besiegte als ein dreimal Geworfener 1). Dass ein zweimaliges Niederwerfen ebenfalls gesetzlich gewesen und ein dreimaliges nur gewöhnlich, aber nicht nothwendig, ist eine unsichere Hypothese, die nur insofern etwas Wahres enthält, als eben unter Umständen das vollständige τριάξαι geradezu überflüssig werden konnte. Falsch ist aber die Deutung bei Krause S. 490, dass die Ausdrücke τριαγμός, ἀποτριάζειν, τρισὶ περιειναι in gewissen Fällen sich auf den unvollendeten Kampf im Pentathlon bezogen hätten; doch hievon später.

Dieses dreimalige Besiegen im stehenden Ringkampfe war, wie man leicht errathen mag, aus triftigen Gründen herkömmlich und angeordnet, damit nämlich nicht irgend ein unberechenbarer Zufall oder eine sonstige Störung den Sieg herbeiführen und gerade deshalb neuerdings Zweifel und Reclamationen verursachen sollte.

Pariser Ausgabe καταβιβασθήναι beibehalten und übersetzt es mit fuisse oppressos (?), Krause bei Pauly S. 997 erklart das Wort gar nicht. Allein καταβιβασθήναι wäre an jener Stelle ein viel zu geringer Ausdruck, wie man sich aus den Worterbüchern und Hesych. s. v. καταβιβαζοντές κατασπώντες, überzeugen kann, und wird wegen der verschiedenen Bedeutung durch das analoge μεταβιβάζειν (vgl. unten no. XI) keineswegs geschützt. — Mit den obigen Bezeichnungen vgl. noch Hesych. s. v. καταβαλείν ἀποκτένει, καταλύσει, νικήσει, ρίψει und die Erklärung von ράσσειν mit καταβαλείν in Bekk. An. 113.

<sup>1)</sup> Cf. Heeych. s. v. ἀποτριάξαι τρεῖς πληγας δοῦναι. Mercurialis in seiner Gymnastik und Burette in Mem. de l'Acad. (vgl. Krause S. 424. Anmerk. 2) haben auch hierin Verwirrung angerichtet und "foetutinas grammaticas" gegeben. Das Richtige haben Haase a. a. O. Seite 408, 1 und Philipp in der Abhandlung De pentathlo sive quinquertio p. 70.

Bezüglich der zweiten Art des Ringens ist übrigens schon jetzt zu bemerken, dass dieselbe nachweislich nur in der Turnschule und öffentlich nur von den Pankratiasten und eigentlichen Athleten der späteren Epoche geübt wurde, während von Homer an bis auf die spätesten Zeiten bei den feierlichen Agonen und in den grossen Festspielen zu Olympia und anderswo einzig der würdige Stehkampf, und zwar im isolirten Ringen wie im Pentathlon oder Fünfkampfe, ausgeführt zu werden pflegte.

Betrachten wir nun vorerst den

#### Ringkampf im Stehen

in seinen Einzelheiten, so sieht man von selbst, auch ohne gerade mit eigenen Augen ein Ringen bei einem unserer Volksfeste oder ein "Schwinget" im Berner Oberlande 1) geschaut zu haben, dass es hiebei jederzeit auf eine Menge Kunststücke oder subjektiver und schwer zu bestimmender Handgriffe, Finten und "Vortheile" ankommen muss, deren schon die alten und besonders die griechische Sprache eine erstaunliche Anzahl und Mannigfaltigkeit aufweisen und die darum fast sammtlich auch in der allgemeinen Bedeutung einer Ueberraschung, Ueberlistung und Uebervortheilung gebraucht wurden. Letzteres ganz in dem Sinne einer merkwürdigen Stelle in Xenophon's Darstellung der persischen Nationalerziehung, wonach in früheren Zeiten die Knaben der Perser um eines guten Zweckes willen (ἐπί γε αγαθω) zu gegenseitiger Uebervortheilung angeleitet worden waren, in derselben Weise "wie der Sage nach die Hellenen in der Ringkunst einen Unterricht im Tauschen und Ueberlisten ertheilen"2). Dagegen ist uns in der Anthologie ein Epigramm erhalten, worin ein lakedamonischer Knabe sich ausdrücklich rühmt, durch Starke zu siegen und nicht durch List, wie so manche Andern.

Nicht Messana, noch Argos erzeugte mich: meine, des Ringers, Heimat ist Sparta allein, Sparta, durch Manner berühmt.

<sup>1)</sup> Cf. Vergil. Georg. II, 531: corporaque agresti nudant praedura palaestra.

<sup>2)</sup> Χεπορh. Cyrop. I, 6, 32: καὶ τάδε διδάσχοντα αναγκη καὶ γυμνάζειν ην πρός αλλήλους τους παίδας ταυτα ποιεν· ωσπερ καὶ εν παλη φασὶ τους ελληνας διδασκιν εξαπαταν, καὶ γυμνάζειν ε τους παίδας πρός αλλήλους τουτο δυνασθαι ποιείν. Dies stimmt allerdings zu einigen sonderbaren, aber charakteristischen Angaben des angezweifelten Verfassers der bekannten Schrift über das Staatswesen der Athener, worauf bereits phen S. 260 Anmerk. 3 hingedeutet wurde.

Jene sind schlau in der Kunst; doch ich, wie es einzig geziemet Sparterknaben, mit Kraft ring' ich, erring' ich den Sieg. 1)

Um nicht ungebührlich weitlaufig zu werden und nicht unsern Hauptzweck aus den Augen zu lassen, wollen wir nur die bekanntesten der alten Schulgriffe oder palästrischen Kunststücke hier anführen, ohne damit etwa für den Freund der Turnkunst die Sache zu erschöpfen, was unserer Aufgabe fernliegt und heutzutage überhaupt nicht mehr möglich sein dürfte. Was daher die von hierab immer mehr um sich greifende Anführung der schwierigen Originalausdrücke betrifft, so wird unser Leser dieselbe als eine vom Gegenstande selbst

bedingte und unvermeidliche wohl entschuldigen.

Für's Erste ist anzunehmen, dass man in der älteren Zeit, als der Kampf und die Kampfregeln noch nicht so methodisch, wie später, ausgebildet und vorgesehen waren, einfach ein Zeichen gab, worauf die beiden Kämpfer an einander herantraten und sich umfassten (συμπλακήναι, συμπλοκή)<sup>2</sup>). "Nachdem sie sich gegürtet", heisst es bei Homer Il. XXIII, 709 ff. von dem Wettkampfe des Aias und des "kunstgrifferfahrenen" Odysseus, "schritten die beiden Gegner auf die Mitte des Kampfplatzes vor und packten sich einander in die Arme fallend mit den fleischigen Fausten, gleich wie die Dachsparren eines hochragenden Hauses zusammenschliessen, die der rühmliche Baumeister ineinander fügt, um gegen die pfeifende Gewalt des Windes Sicherheit zu haben. Alsbald knackten ihnen die Rücken unter den festen Griffen" u. s. f. Ebenso einfach beginnt das Ringen zweier Knaben von heutzutage, nur dass vielleicht jeder, unter Anleitung der Natur, von vornherein seinen Gegner von dessen linkem Arme abwarts zu packen sucht, während er die rechte Schulter desselben mit seiner linken Faust zu fassen trachtet. Im späteren Alterthume jedoch, als die gesammte Gymnastik und Agonistik und damit auch die Ringkunst eine erstaunliche Ausbildung erfahren hatten, ging, sobald die eingeölten und bestäubten Kämpfer einander gegenüber-

<sup>1)</sup> Anth. gr. ed. Jacobs. II, p. 625, Damageti epigr. ουτ απο Μεσσανας, ουτ' 'Αργόθεν ειμι παλαιστάς ' Σπάρτα μοι Σπαρτα χυδιανειρα πατρις. χεινοι τεγναεντες εγώ γε μεν, ως επεοιχε τοις Λαχεδαιμονίων παισί, βία χρατέω.

<sup>2)</sup> Wahrscheinlich gehoren hierher auch die Ausdrucke Stande etv und avridiandexett, vgl. Aeschin. adv. Ctesiph. § 28; Bockh ad Pind. Pyth. II, 82, zu welcher Stelle auch Kayser in Krauce's Recension S. 172 aray für ayav diankexet herstellen will. Vgl. auch M. Schmidt ad Hesych. s. v. αντία πλέχειν αντιμηχανάσθαι. — Vgl. auch unten no. XIV.

standen, dem ersten Anfassen (συμπλοκή) ein kleines Vorspiel voraus, nämlich

# Ι. ακροχειρισμός,

wobei sie mit den ausgestreckten Armen und gespreizten Fingern 1) einander am vortheilhaftesten zu packen suchten oder auch geradezu der eine des Gegners Fingerspitzen erfasste und auf das schmerzlichste drückte und presste. Hieraus ersieht man sogleich, dass diese letztere Art weniger in den gewöhnlichen Uebungen gebrauchlich sein konnte, als vielmehr einen eigenen kunstvollen Theil im Faustkampfe (Pankration) und, was Kayser in der Recension des Krause'schen Werkes S. 180 aufgezeigt hat, auch im Ringkampfe, natürlich nicht der Knaben, ausmachte. Auch nach den Angaben bei Pausanias bildete dieser fingerzerbrechende Kampf nicht immer ein Vorspiel, das allein schon den Gegner nöthigen konnte aus Schmerz sich für überwunden zu erklären, sondern bisweilen den ganzen Kampf allein; so sei ein Pankratiast, der sich in dieser Weise auszeichnete, vorzugsweise der Fingerbrecher (ακροχερσίτης) genannt worden von seinen vielen Siegen, ein anderer habe auf dieselbe Weise im Ringkampf und Pankration zu siegen gewusst, während er es nicht verstand den Gegner niederzuringen 2). Ein ebenso rohes Seitenstück der Athletik war das Brechen der Fusszehen im Pankration und im liegenden Ringkampfe<sup>3</sup>). Nach Berichten, z. B. des Engländers Bligh, über die Leibesubungen der Tahitier, der Neu-Caledonier und anderer Südseeinsulaner ware auch bei diesen der ακροχειρισμός ein gewöhnliches Vorspiel des Wettkampfes, indem die zwei Kampfer, welche ihre Krafte erproben wollen, ihre Hände zu gegenseitiger Berührung der Finger einander darbieten; inzwischen sucht jeder dem andern einen Vortheil abzulauern, bis sie endlich hart zusammentreffen und der eine von ihnen zu Boden geworfen wird. - Zum ακρογειρισμός gehört übrigens im weitern Sinn

<sup>1)</sup> Daher der Name ἀχροχειρίσασθαι, αχροχειρισμός, ein Spiel der Finger und der Fingerspitzen, und die seltsame Erklärung im Etym. Magn. s. v. ἀχροχειρίζεσθαι ἄρχεσθαι χειρῶν ἀδίχων, εργων. Die nur bei Lukian. Lexiph. 5 überlieferte Wortform αχροχειριασμώ, welche Haase a. a. O. für absichtlich hielt, Philipp dagegen De pentathlo p. 72 für verdorben, ist mit Recht von Dindorf und Jacobitz in ἀχροχειρισμώ verbessert worden.

<sup>2)</sup> Vgl. Philostrat. de arte gymn. § 36 und 50; Pausan. VI, 4, 1; ebenda 3: και γαρ τον Λεοντίσκον καταβαλείν μέν ουκ επιστασθαι τους παλαίοντας, νικάν δε αὐτον κλώντα τους δακτυλους.

<sup>3)</sup> Nach Philostr. Im. II. 6 und Pausan. VIII, 40, 2: ὁ δε ᾿Αρραχίων εκκλα των τω ποδι τοῦ ἀνταγωνιζομένου δάκτυλον κτλ

auch das Scheinkampfen oder der sogenannte Kampf mit einem Schatten (σχιαμαχείν, σχιαμαχία = Spiegelfechterei) oder ein eigenthümliches Kunststück der Fechter mittelst der Bewegung der Hände, worauf wir später unter χειρονομία zu sprechen kommen, als einem Theil der Orchestik.

#### ΙΙ. δράσσειν.

Hatte der geübte Ringer (παλαιστής) nun einmal, auch ohne dieses Vorspiel zu beabsichtigen, seine Stellung genommen und festen Fuss gefasst, so dass er stand mit ausgespreizten Füssen, den rechten vornhin, ein wenig gebogen, die Arme ausgelegt, Hals und Haupt in die Schultern zurückgezogen, den Oberleib, Rücken, Schultern und Nacken gleichsam gewölbt (γυρωσας), um dadurch den Unterleib zu recken und zu schmälern und sich gleichsam Wespengestalt zu geben (σφηχωσας) 1), dann fasste er jede Bewegung des Gegners scharf ins Auge und übte seine Kunst auf doppelte Weise, mit Angriff und Abwehr. Kalt und arglistig ward auf irgend eine Blösse (λαβή) gelauert, um den Feind vortheilhaft greifen oder nach Art eines Proteus umschlingen und wo möglich niederstrecken zu können, ohne selbst eine Blösse zu geben 2). Daher jene Anspielung des Chors in den Rittern des Aristophanes Vs. 270, wo er dem Kleon die Fauste zeigt mit den Worten:

Doch, gelingt ihm diese Weise, bringt es hier ihm Prügel ein; Wenn er dorthin sich hinabduckt, prallt er ab von meinem Bein!

Waren beide Kämpen wohlgeübt, so währte es oft längere Zeit, bis sie einander fassen und umschlingen konnten 3). Daher die Ringer unter anderm nach Pollux die bezeichnenden Beiwörter führen: schwer, feststehend, ausharrend, breitschulterig, aufgestemmt, festumschlungen 4).

<sup>1)</sup> Vgl. Krause S. 410, nach der trefflichen Schilderung des sich zum Kampfe anschickenden Ringers Theagenes bei Heliodoros Acthiop. X, 31 und in Pauly's Realency-klop. s. v. gymnastica S. 1006.

<sup>2)</sup> Mit welchem Grunde jedoch für eine feste Ausfallstellung vor dem Beginn des Kampfes mit Handen und Armen der allgemeine Ausdruck (vgl. Plutarch. Quaest. conv. II, 4 extr.) bei Guhl und Koner S. 244 verwendet worden ist, bleibt uns unklar.

<sup>5)</sup> Cf. Statius Theb. VI, 860 sqq.: Et iam alterna manus frontemque humerosque latusque || collaque pectoraque et vitantia crura lacessit. || Interdumque diu pendent per mutua fulti || brachia, nunc saevi digitorum vincula frangunt.

<sup>4)</sup> Pollux Onom. III, 149: οι δε παλαισται βαρείς, στασιμοι, μόνιμοι, ώμιαι, άντερειδόμενοι, συμπλεχόμενοι. Das Beiwort ωμιαι ist hinlänglich geschützt durch Hesych. s. v. ωμίας · ὁ μεγαλους ωμους έχων. ὁ εύρυστερεος, und s. v. ψιθωμίαν · Λαχωνες τὸν ἀσθενή, um nicht an ein anderes Pradikat der Athleteu, namlich ωμοί = crudi, de sto-

Dabei musste jede Bewegung, jede Wendung, jeder Griff kunstgerecht sein und war ein regelwidriges Schlagen oder unanständiges Beissen u. dgl. streng untersagt. Als darum der Philosoph Demonax sah, wie einige Athleten gegen die Gesetze des Wettkampfes (παρα νόμον τον εναγωνιον) mit den Zähnen kämpften anstätt als Pankratiasten, äusserte er: Die Leute haben ja ganz recht, wenn sie die jetzigen Athleten wahre Löwen nennen. Doch scheint hiebei ein gewisses berechnetes Stossen und Schieben, was man in neuer Zeit dem Ringkampfe abgesprochen hat, allerdings vorgekommen zu sein; indess ist dasselbe nicht mit dem Zusammenstossen der Köpfe als einem eigenen Schema, von dem sogleich die Rede sein wird, zu verwechseln, und diente wahrscheinlich nur dazu, einen Wechsel in der lauernden Situation herbeizuführen.

Der Ausdruck für dieses Greifen und Packen des Gegners war δράσσειν = mit der Hand fassen?); verwandte und ebenfalls agonistische

macho vitiato, zu denken. Hierüber vgl. Philostrat. de arte gymnast. c. 54, 10. Bezeichnend für die entsprechende Situation ist auch die Anekdote bei Plutarch. Apophth. Lac. var. 69: Λάχωνι τινι ήττωμένω εν Ολυμπία είπε τις, Ο ανταγωνιτής ω Λάχων, εγένετό σου χρεισσων · Ουμενουν, εφη, άλλα κα βάλικω τερος.

<sup>1)</sup> Vgl. Lukiau. Demon. 49. Dazu die Anekdote bei Plutarch. Apophth. Lac. var. 41 (p. 289 ed. Firm. Did.): δάχνεις, ω Λαχων, ωσπερ αι γυναίχες. Ουμενουν, ειπεν άτερος, αλλ' ωσπερ οι λέοντες. Noch charakteristischer wird dasselbe erzählt von Alkibiades, bei Plutarch. Alkib. 2: εν μεν γαρ τω παλαιειν πιεζούμενος υπερ τοῦ μὴ πεσείν αναγαγων πρός τό στόμα τα άμματα τοῦ πιεζούντος οἰός τ ἡν διαφαγεῖν τας χεῖρας. αφέντος δε τὴν λαβήν εχείνου και ειπύντος ηδάχνεις, ω 'Αλκιβιάδη, καθάπερ αι γυναίχες", ούχ εγωγε, εφη, αλλ' ως οι λεοντες".

<sup>2)</sup> Vgl. δραγμις, δραχμή, δράγδην, Quint. Smyrn. 13, 91: χειρι δραγοην εχειν. Βεachtenswerth ist jedoch, dass dieses Wort, wie sehr es auch der Sache zu entsprechen scheint, dennoch bei Pollux III, 155 unter den daselbst aufgeführten palästrischen Ausdrucken fehlt: άγχειν, στρέφειν, άπάγειν, λυγίζειν, άγχυρίζειν, ρασσείν, άνατρέπειν, υποσχελίζειν. So nach Imman. Bekker. Moglicherweise ist an dieser Stelle ΔΡΑΣΣΕΙΝ neben APA ΣΕΙΝ = PAΣΣΕΙΝ wegen der grossen Aehnlichkeit der Schreibweise ausgefallen, wenn wir anders dem Pollux eine solche Vollstandigkeit der Terminologie zutrauen. Krause scheint allerdings bloss die Lesart Spaccett zu kennen, nach seinen Bemerkungen im Artikel Gymnastik in Pauly's Realencyklop. S. 1007 und in seinem grösseren Werke S. 415, Anmerk. 19. Vgl. auch Pape im Worterbuch s. v. δράσσειν. Allein der bei Pollux recipirte Ausdruck passerv = apasserv (darüber cf. Leo Meyer Vgl. Grammat. I, S. 435) ist jedenfalls weit weniger entbehrlich als jenes δράσσειν, was man ohnehin cher an der Spitze sammtlicher Bezeichnungen der σγηματα erwartet hatte. Dies ergibt sich u. a. schon aus der Verbindung mit υποσκελίζειν, geradeso wie bei Demosth. LIV, 8: υποσχελισαντες και ραξαντες, wozu bei Bekk. An. 113 die zutreffende allgemeine Erklarung mit καταβαλειν angeführt wird. Ebenso spricht für die grossere Bedeutung des Begriffes ράσσειν oder αράσσειν die unbestrittene Benennung eines Ringerschemas mittelst συναράσσειν τα μετωπα, wovon unter No. VII die Rede sein wird.

Worter sind απτεσθαι und πειρασθαι = mit Einem anbinden, sich an Einen machen, vgl. unten No. IV. Dass dieses wechselseitige Erfassen der Ringer mitunter sofort für den ganzen Kampf entscheidend werden konnte, also wichtig genug war, lässt sich nicht bezweifeln. Wir treffen darum gerade diese vorbereitende Stellung auf antiken Kunstwerken häufiger veranschaulicht, als manche andere 1), und es ist dieselbe offenbar die nothwendige Voraussetzung für den Beginn und die Anwendung all jener weiteren Kunststücke im Angreifen und Manövriren, die uns Lukianos (Anach. § 24, vgl. oben S. 336) als Stossen und Umschlingen, Drehen und Beugen der Glieder andeutet, und die von Plutarchos und Pollux mit einer Menge von Namen als einzelne Ringerschemata bezeichnet werden?). Diese letzteren, dem stehenden Ringkampf oder der ορθή πάλη untergeordneten Begriffe, sollen darum hier, im Interesse der auch für die Knabenpalästra wichtigen Gesammtübung des Ringens, theils in der bisherigen Erklärung gesichert, theils auch als einer anderen Erklärung bedürftig vorgeführt werden.

### ΙΙΙ. άγχειν, αποπνίγειν.

Vorangestellt wird bei Pollux a. a. O. das Würgen oder Drosseln und gewaltsame Hemmen des Athems durch Anfassen am Halse oder auch Anstemmen des Ellbogens unter das Kinn, bis der Gegner sich unterwirft. Dass dieses Manöver stets eines der ersten und gewöhnlichsten war, lässt sich denken 3). Dieses Drosseln geschah auf

<sup>1)</sup> Vgl. Krause, Gymnast. u. Agon. Taf. XI. Figur 32. 32b, und bei Pauly a. a. O. Seite 1007 med.

<sup>2)</sup> Plutarch. Quaest. conviv. II. 4 extr.: τους δε πύχτας οὐδε πάνυ βουλομένους εωσιν οἱ βραβευταὶ συμπλέχεσθαι · μόνους δε τους παλαιστας ὁρωμεν ἀλλήλους ἀγχαλιζομενους καὶ περιλαμβάνοντας · καὶ τὰ πλεῖστα τῶν ἀγωνισμάτων, ἐμβολαί, παρεμβολαί, συστάσεις, παραθέσεις, συνάγουσιν αυτούς καὶ αναμίγνυουσιν αλλήλοις. Cf. Pollux III, 155 in der Anmerkung 2. auf Seite 351; dazu noch die Ausdrücke πλαγιάζειν und χλιμακίζειν.

<sup>3)</sup> Unklar dagegen ist uns, warum Haase in Ersch und Grub. Encyklop. Sect. III, Th. 9, S. 409, 2 den dritten Ausdruck bei Pollux, nämlich das Verbum ἀπαγειν, einfach in ἀπάγχειν zu andern vorgeschlagen und solches L. Kayser in den Jahrb. der Litt. S. 172 gut geheissen hat. Wir hätten darnach in ἀπάγχειν eine Verstärkung des voranstehenden αγχειν, etwa wie in ἀποπνίγειν für πνίγειν. Allein, wie ungenügend schliesslich auch jenes handschriftliche απάγειν erklärt werden mag, so viel ist gewiss, dass Pollux unmöglich bloss für ein und dasselbe Schema zwei Bezeichnungen anführen, und noch weniger, auch wenn er solches beabsichtigte, seine Aufzählung durch einen zwischen die sich gleichstehenden Ausdrücke αγχειν und ἀπαγχειν eingeschobenen weiteren, namlich στρέφειν, unterbrechen konnte. Gleichviel, ob jenes απάγειν verdorben ist oder nicht: auf keinen Fall kann dieser Ausdruck an der dritten Stelle mit jenem an der ersten in diræktem Zusammenhange stehen.

mehr als eine Weise, durch Umschlingung des Halses mit einem oder beiden Armen, durch Erfassen des Gegners mit beiden Armen um Leibes Mitte, wie z. B. Herakles den Antaios gepackt haben soll. Vgl. auch die Schilderung von Herakles dem Löwentödter, bei Theokritos Id. XXV, 265 ff. (Ich)

Quetscht' ihn behend am Genicke des undurchdringlichen Nackens, Und so würgt' ich ihn fest, die gewichtigen Hände von hinten Widergestemmt, dass nicht er das Fleisch mit den Klauen zerkratze, Und hart klemmt' ich zum Grund mit den Fersen die hinteren Füsse Auf ihm reitend, zugleich mit den Schenkeln beherrscht' ich die Flanken.

Bis ich des Odems beraubt ihn emporhielt und ihm die Schultern Aus nun streckte; die Seele empfing der gewaltige Hades.

Bei Krause Taf. XI, Fig. 32, erkennt man in der Abbildung zwei ringende Knaben, von denen der eine den Hals des andern mit den Armen umschlungen hält und ihm so den Athem hemmt; einer ist auf das rechte, der andere auf beide Kniee gesunken, indess vor ihnen links der Padotribe steht mit einem Stabe, oder hier wahrscheinlich ein Kampfrichter, weil zur Rechten der Gruppe eine Preisvase angebracht ist. Dass übrigens diese Operation auch beim walzenden Ringen häufig in Anwendung kommen mochte, ersehen wir aus der Schilderung im 1. Kapitel des Anacharsis von Lukianos: Der Sieger wirft sich auf den Gegner und lässt ihn nicht mehr aufkommen, sondern drückt ihm seinen Ellbogen an die Kehle und würgt ihn ganz jammerlich (αγχει τον αθλιον).

#### ΙΥ. λυγίζειν, λυγισμός, αμματα.

Ein Drehen und Beugen der Glieder, ein künstliches Umschlingen des Gegners oder gleichsam Zusammenschnüren und Festhalten desselben, um vorerst seine Rührigkeit und durch Ausdauer auch seine Kraft zu lähmen; also allem Anscheine nach eine mit der vorigen verwandte Figur des Ringens, welcher die Darstellung bei Krause, Taf. XIII, Fig. 42 genau entspricht, ausser dass daselbst der Sieger nur Arme und Hände des Gegners kampfunfähig gemacht hat, während es ihm jedoch gelungen ist, gleichzeitig seinen rechten Fuss um den linken des Besiegten zu drehen, d. i. um den Schenkel desselben, um dann um so sicherer seinen Fall zu bewirken.

Hierher gehört unsers Erachtens auch der Ausdruck αμμα, Band, Knoten, Schlinge, der ebenfalls ein festes Umschlingen bezeichnet 1).

<sup>1)</sup> Cf. Seite 352 απτεσθαι. Hesych. s. v. αμμα · δεσμός. Plutarch. Alkib. 2: αναγα-

# V. αγκωνίζειν, αγκυρίζειν, σγκυλίζειν.

Diese Ausdrücke beziehen wir nicht mit Krause S. 418 auf das Schema No. III, ein festes Anziehen oder Zusammenschnüren, "obgleich sie auch noch andere Formen des Umschlingens in sich fassen"; denn die Darstellungen, auf welche er sich deshalb beruft, Taf. XIII, Figur 41 und 42, weisen nicht eben eine besondere Bethätigung des Ellbogens (άγχων) auf. Vielmehr scheint es sicher zu sein, dass sie auf einen raschen und energischen Stoss mit dem gekrümmten Arm und Ellbogen oder mit dem Fusse zu deuten sind, welcher bei oder nach dem Erfassen 1) des Gegners nach Bauch und Lenden desselben geführt wurde. Denn wenn auch in der alten Ringschule, wie auf unsern Turnplätzen, das Schlagen des Gegners verboten war (vgl. oben S. 334; Guhl und Koner a. a O. Seite 244), so war es doch nicht das Stossen (ωθισμός, vgl. unten No. VII), ebenso wenig als das obige, zu humaneren Ansichten nicht stimmende gelegentliche Umknicken der Finger und Zehen oder ein Umschlingen und Würgen des Gegners am Halse<sup>2</sup>). Was aber die Ausdrücke αγχυρίζειν und αγχυλίζειν betrifft, so wird zwar gewöhnlich nur αγχυλίζεσθαι und dies in einem Sinne gebraucht, der mit dem Ringkampfe nichts gemein hat. Allein hieraus folgt noch nicht, dass überall αγκορίζειν zu schreiben sei, wie

γω πρός τό στόμα τα αμματα τος πιεζούντος ατλ. Lukian. Asin. § 9.10. Krause stellt λυγίζειν mit άγαωνίζειν zusammen, in Pauly's Realencykl. a. a. O. S. 1007, wogegen sich jedoch die wörtliche Bedeutung sträubt; eher liessen sich στρέφειν und παράξων hierher beziehen. Vgl. Hesych. s. ν. λυγίζει στρέφει, αινεί, αάμπτει. s. ν. λυγίζεται συνδεδεται, στρέφεται. s. ν. λυγίζωται συνδεδεται, στρέφεται. s. ν. λυγιζόμενον αμπτομένον. s. ν. λυγίσμασι συγχάμμασι. s. ν. λυγισμός άνακλασις των μελών.

<sup>1)</sup> δράσσειν. Hom. II. XXIII, 711: ἀγκὰς ο' αλλήλων λαβετην χεροί στιβαρησιν. Plutarch. Quaest. conoiv. II, 4 extr. μόνους τοὺς παλαιστὰς ὁρῶμεν αλλήλους ἀγκαλι-ζομένους καὶ περιλαμβάνοντας.

<sup>2)</sup> Daher wohl der Ausdruck γαστρίζειν bei Aristophanes in den Rittern Vs. 454 und Vs. 273: υφ' οιων θηρίων γαστρίζομαι, worüber wir in G. Hermann's Erklärung zu den Rittern in der Zeitschr. f. d. Alterthumswiss. 1837, S. 511 ff. eine Erorterung vermissen. Der Schol. zu Aristoph. bemerkt nur: γαστρίζομαι δε είπεν, ως πληγείς τω σκελει, είς την γαστερα τύπτομαι. Cf. Hesych. s. ν. εναγκωνιείς · ἀποκλινείς. Dagegen s. ν. επαγκωνίζεσθαι · επανάγεσθαι. Krause las noch mit der Handschr. επαγκωνίζεσθαι und erklarte demgemäss "Anziehen", vgl. Artikel Gymnastik bei Pauly S. 1007; M. Schmidt corrigirt επαγκωρίζεσθαι wegen der Glosse επαναχθέντα · επανακομισθεντα. Vgl. noch Hesych. s. ν. ἀπαγκωνισαμενοι· εντείναντες τους άγκωνας, s. ν. ἀπηγκωνισμένος· εν σχήματι τον άγκωνα ἀποτετακώς, Glossen, die sich mit Krause's Erklärung nicht vertragen.

L. Kayser a. a. O. Seite 172 meint. Für letzteres findet sich freilich in Bekk. An. p. 327, 10: καμψας τον πόδα und 81, 4 die Erklärung αγκυρισας · ἔρρηξεν, vgl. auch Moeris p. 91; Schol. zu Aristoph. Equ. 262 und 272, worüber ausführlich God. Herm. in Zeitschr: f. d. Alterth. 1837, also so viel als niederankern, ein Bein unterschlagen, κάμψας τὸν πόδα, wie mit einem krummen Haken (άγκυρα). Gleichwohl besitzt άγκυλίζειν neben άγκυρίζειν auch ausser dem bekanntlich ungemein häufigen Wechsel zwischen r und l eine diplomatische Gewähr in den Glossen άγκυλη · ή τοῦ άγκονος καμπή bei Hesych. und Etym. Magn. s. v., wenn auch άγκυριζειν der altere und gewöhnliche Ausdruck war. Hesych s. v. άγκυρισμα · σχήμα τῶν ἐν πάλη. s. v. ἄγκυρα · ἐν ἡ τα σῦκα λαμβάνουσιν. s. v. ἀγκολη schlagt M. Schmidt vor: (ἡ

δεξιά) χειρ απηγκυλωμενη και συνεστραμμένη κτλ.

Wie es scheint, kam G. Hermann a. a. O. Seite 514 hauptsächlich durch Glossen gleich den aus Bekk. An. und beim Scholiasten zu Aristophanes angeführten dazu, ἀγκυρίσαι geradezu als ein Beinunterschlagen (supplantatio) zu verstehen, was allerdings richtig ware, sobald sich erweisen liesse, dass άγχυρα etwas von άγχων und άγχυλη durchaus verschiedenes sei. Hermann definirt daselbst folgendermassen: Quae supplantatio υποσχελισμός vocatur, co continetur, quod quis pedem ita in solo firmatum ponit, ut ad cum offendens alterius luctantium vel unus pes vel uterque convellatur, coque deiici homo et prosterni possit; άγκυρισμα autem, ut ipsum nomen indicat, eo fit, quod quis, dum uno pede firmiter in solo stat, altero curvato poplitem adversarii amplexus, pedem illius subtrahat, atque ita hominem altero tantum in pede non satis firmiter stantem titubare ac ruere cogat. Nach dieser Auffassung und Darstellung der Sache könnte jedoch, unseres Erachtens, nur das zweite Schema, ἀγκύρισμα, eine Ringeroperation sein. Denn wie diesem gegenüber ein also gedachter unsoneλισμός, der im Grunde nur jener in den Knabenspielen S. 31 geschilderte Stehkampf (ακινητινδα, Herm.: dum uno pede firmiter in solo stat) ware, ein eigenes hochwichtiges und geradezu das am häufigsten geübte und unter andern Namen auch erwähnte Ringerschema bedeuten könnte, ist uns völlig unklar. Auch gebrauchen die Scholiasten zu jener Homerischen Stelle (Il. XXIII, 730, vgl. unten ὑποσκελίζειν), die uns am deutlichsten das Beinunterschlagen beschreibt, nirgends den Ausdruck ayauptoat, wo man denselben doch für unvermeidlich halten müsste. Indem wir daher, unter Hinweisung auf unsere Auffassung des Fechterausdrucks υποσκελίζειν No. VIII, zwischen den obigen drei Ausdrücken einen innigen Zusammenhang annehmen, glauben wir jenes αγχυρίζειν nur insofern auch auf das Beinunterschlagen beziehen zu dürfen, als das allen dreien zu Grunde liegende Einhaken nicht bloss mit dem Ellbogen, sondern auch mit dem Fusse möglich war (καμψας τον πόδα); jedoch keineswegs in solch besonderem Sinne wie beim eigentlichen ὑποσκελίζειν 1).

### VI. παρακρούειν, πλαγιάζειν

scheinen einen und denselben Begriff auszudrücken: den Gegner mittelst der Hand oder des Fusses in eine schiefe Stellung bringen, wodurch derselbe nicht mehr gradaus mit seiner Gesammtkraft vorgehen und, falls er nicht schnell genug die offensive Frontstellung wieder gewann, leichter geworfen werden konnte<sup>2</sup>). Damit war also kein vollständiges Umdrehen (vgl. unten No. XI. μεταβιβάζειν) gemeint, sondern ein Ueberlisten von der Seite her, welcher ursprüngliche Wortbegriff allmälig von der Palästra aus eine allgemeine Bedeutung gewann, ähnlich unsern volkstbämlichen Ausdrücken: Einem ein Bein stellen, ein Schnippehen schlagen u. a.

VII. ράσσειν, αράσσειν, ωθειν, απάγειν, συναράσσειν τα μέτωπα.

Es ist bereits bemerkt worden, dass im Ringkampfe Schlagen, Beissen u. dgl. verpönt war, dass aber zufolge den S. 336 angeführten Stellen aus Lukianos (Anacharsis § 1 und 24) und nach Plutarchos (Quaest. conviv. II, 5, 2 ωθισμοῖς χρῆσθαι) eine Art Stossen, Schieben und Drängen ohne Zweifel stattfinden konnte. Hierauf be-

<sup>1)</sup> Warum man übrigens mit G. Hermann in den Worten des Scholiasten zur bezeichneten Stelle Homer's παρατρέψας schreiben sollte für das überlieferte παρατρίψας, ist nicht abzusehen. Denn um einen seitwärts geführten Stoss des Angreifers oder die άφαίρεσες ίγνοῶν, das Abstossen der Kniekehle, zu bezeichnen, dazu ware auch παρατρέψας viel zu schwach; vielmehr ist daselbst mit παρατρίψας oder auch περιτρίψας (denn Eustath. p. 1327, 10 hat περιτρίβει) jenes Herumbiegen oder auch Herumzwängen des rechten Fusses um des Gegners linkes Bein bezeichnet, wovon unten die Rede sein wird.

<sup>2)</sup> Haase a. a. O. Seite 409, 2 erklart "eine Finte anzichen". Krause bei Pauly a. a. O. S. 1009. "Den Gegner mit der Hand oder mit dem Fusse rasch wersen, drehen oder aus der Stellung bringen". An der Stelle des Plutarchos indessen, die Krause anführt, liest man jetzt nach Dübner (ed. Firm. Did. I, p. 289); περιπρουόντος του προστραχηλίζοντος κτλ. Etym. Magn. ganz allgemein s. ν. παραπρουέται ἀπατα. ἀπό μεταφοράς των παλαιστών ου καταβαλλόντων, αλλ' ἐν ωρα παραπρουόντων ἢ ποδί ἡ χειρί, και ου ριπτουντων. Hesych. s. ν. παραπρουέι πλανά, εξαπατα, s. ν. πλαγιασαι παραλογισασθαι, πλανήσαι. s. ν. πλάγιαι δόλιοι, πλαγίως δολίως.

ziehen sich aller Wahrscheinlichkeit nach die obigen Ausdrücke; denn der vorletzte derselben απαγειν ist schwerlich mit Haase in απαγχειν zu andern, vgl. S. 352, Anm. 3, ist aber möglicherweise mit ελαειν verwandt, vgl. unten No. X. Ebenso wenig ist ωθειν (mit Krause Gymnast. und Agon. S. 417) zu verwechseln mit ανατρέπειν = umstürzen, indem es doch zunächst nur ein Stossen und Wegschieben bezeichnet. Die Glossen bei Hesychios aber s. v. ωθει ανατρέπει und s. v. ωθισμός ωσμός, ανατροπή sind nicht minder allgemein gehalten, als so viele andere für die Kampfoperationen der Ringer, die durch ein einfaches καταβαλειν und καταπαλαισαι, d. i. werfen und niederzwingen oder überlisten und besiegen, ganz allgemein erklart werden 1).

Ohne Zweifel gehört hierher auch das gewaltsame Schieben und Drangen mit Stirne und Kopf, συναραττειν τα μέτωπα, welches unter Umstanden, wenn sich die beiden Ringer fest gepackt hatten, behufs einer Veränderung durch Hin- und Herschieben bisweilen eintreten mochte. Zwar trägt Krause Bedenken (bei Pauly S. 1009), ein paar entsprechende Vasenbilder der Münchener Sammlung, Saal II, 215. 116, in diesem Sinne zu deuten, da der Künstler wohl auch aus blosem Zufall die Köpfe beider Ringer so dicht an einander gerückt haben könnte, wie sie sich auf beiden Gefässen zeigen. Vergleicht man indessen zwei andere Darstellungen nach Münzen in Krause's grossem Werke Taf. XII, Figur 37 und 38, desgleichen das Ringerpaar in Figur 43, so zeigt sich, dass ein solches Zusammendrangen der Köpfe gar nicht so selten sein konnte, wenn sich einmal die Ringer gepackt hatten, und dass, gerade wie bei Figur 38, nach einigem Abwarten mit Ilin- und Herschieben dieser Art auch durch ein rasches Umstürzen<sup>2</sup>) die Entscheidung herbeigeführt wurde. Dieses Aneinanderdrängen der Stirnen jedoch, das bekanntlich auch auf unsern Turnplätzen erlaubt ist, können wir nicht (mit Guhl und Koner S. 244) als ein formliches "Zusammenrennen mit den Köpfen gegeneinander" verstehen; wohl aber steht mit der letzteren Auffassung

<sup>1)</sup> Vgl. S. 345, Anm. 2, und Hesych. s. v. υποσχελίσει απατήσει, χλευασει. s. v. πτερνίζει άπατα, συναρπάζει, ατιμαζει, υβρίζει. s. v. πτερνισμόν του Συν Dagegen auf den Faustkampf bezieht sich jene Schilderung des Statius, Theb. VI, 788 sqq.: agit toto cedentem fervidus arvo || praecipitat que retro i u venem atque in terga supinat || dentibus horrendum stridens, geminat que rotatas || multiplicat que manus sqq.

<sup>2)</sup> Vgl. die obige Stelle aus Statius S. 350, Anm. 3, und unten avappunteiv und moseratien.

weiterhin im Zusammenhange das komische χυρηβάζειν, wie die Böcke mit den Hörnern stossen und kämpfen 1).

### VIII. υποσκελίζειν, πτερνίζειν, supplantare.

So hiess ein Ringerschema, von welchem wir uns allerdings eine viel deutlichere Vorstellung machen können als von irgend einem andern. Es war dies namlich das Niederwerfen durch Unterschlagen der Beine, d. i. durch listiges Wegziehen oder Unterschlagen derselben, worauf der Gegner leicht rücklings gestürzt wurde, was wiederum speciell auch mit ἀνατρέπειν, umstürzen, bezeichnet wurde, vgl. No. IX. Daher die Zusammenstellung beider Begriffe bei Platon im Euthydemos p. 278, B: ὑποσκελίζων και ανατρέπων. Beim Unterschlagen der Füsse wurden jedoch vorzüglich zwei Arten unterschieden, die uns schon Homer schildert. Nach der einen, von den Scholiasten ίγνοῶν αφαίρεσις oder υφαίρεσις, d. i. das direkte Abstossen der Kniekehle geheissen, stiess man den Gegner rasch von hinten mit dem herumgebogenen Fusse in den Kniebug (xwint, cf. Hom. Il. XXIII, 726: χόψ όπιθεν χώληπα τυχών) und zog denselben gleichzeitig an sich (daher ἀφαίρεσις oder υφαίρεσις), so dass er zusammenstürzte und der Sieger auf ihm zu liegen kam. Diese Art beschreibt Homer zuerst in dem Ringkampfe zwischen Aias und Odysseus. Nachdem sich die beiden Gegner fest gepackt (vgl. doarren S. 350) mit den muskulosen Fausten, "gleichwie die Dachsparren eines hochragenden Hauses zusammenschliessen", und lange keine Entscheidung eintreten wollte, indem jeder vergebens sich abmühte, den Gegner zu werfen, da spricht endlich Aias: "Erfindungsreicher Odysseus, hebe du jetzt mich empor, oder lass mich dich emporheben; für den Ausgang möge Zeus sorgen! Mit diesen Worten hob er ihn empor. Odysseus jedoch vergass nicht der List: er stiess ihn von hinten stracks gegen die Kniekehle

<sup>1)</sup> Cf. Hesych. s. v. χυριβαζεσθαι λοιδορετσθαι, διαμαχεσθαι s. v. χυριβασασθα διαμαχεσασθαι από των χριων και των τράγων ενθεν και το χυρίσσειν, wofür überall die Formen χυρηβ. herzustellen waren. Schol. ad Aristoph. Equ. 272: χυρηβασει χυρηβασει χυρηβασει κυρηβασει κυρηβασει κυρηβασει κυρηβασει κυρηβασει κυρηβασει κυρηβασει και πληξεις των τράγων και γαρ εκείνοι ταις κεφαλας διαμάχονται. — Wegen unserer Verbindung obiger Ausdrücke vgl. noch besonders Lukian. Anach. 1: ωθουσί τε αλληλους συν ενευχοτες καί τα μέτωπα συναραστεί συγκρουει. Αυch die Form συρράσσειν gehort hierher, Hesych. s. v. συρασσει συγκρουει. Auch die Form συρράσσειν gehort hierher, Hesych. s. v. συρασσει συμπίπτει.

und löste ihm die Glieder aus ihren Banden; so schlug Aias rücklings zu Boden nieder, Odysseus mitfallend kam auf seiner Brust zu liegen: die Völker ihrerseits starrten und staunten darob. Zum Zweiten darnach suchte der vielduldende göttliche Odysseus jenen emporzuheben; allein nur ein weniges vermochte er ihn von dem Erdreich fortzubewegen, keineswegs zu erheben, und deshalb krümmte er ihm das Kniegelenk; so stürzten sie abermals beide auf das Erdreich nieder, so dass sie nahe neben einander lagen und sich im Staube beschmutzten. Und da würden sie nun sicherlich zum dritten Male aufgesprungen sein, um den Ringkampf zu erneuern, wenn Achilleus nicht selber aufgestanden wäre und sie zurückgehalten hätte" 1). Was dagegen nach der Homerischen Schilderung bei dem zweiten Gange der Ringer geschieht, hiess παρακαταγωγή oder μεταπλασμός, d. i. das seitwarts versuchte Krummen des Kniees oder des Kniebugs 2), entweder mit einem heftigen Stoss an der Aussenseite, oder was wahrscheinlicher ist wegen der geringeren Widerstandsfähigkeit, mit dem rechten Fusse an der innern Seite des rechten Beines des Gegners, indess der Körper des Angreifenden fest auf dem linken Fusse ruhte. Hierin liegt auch eine gewisse Verwandtschaft der παρακαταγωγη mit No. VI παρακρουειν und πλαγιάζειν. Es wurde nach dieser zweiten Art der Besiegte allerdings auch geworfen, kam aber, da er nicht, wie beim Stoss von hinten nach der ersteren Art, sofort rücklings stürzte, nicht unter, sondern neben dem Sieger zu liegen und hatte damit unter Umständen Aussicht, wieder aufstehen und den Kampf fortsetzen zu können, was dagegen nach der vollständigen Uuterdrückung in Folge des ersteren Kunststücks unmöglich blieb. Darum sagt auch der Dichter am Schlusse seiner Beschreibung, Aias und Odysseus wären sicherlich zum dritten Male aufgesprungen, d. i. sie hätten auch den dritten Gang gemacht (vgl. über τριάξαι S. 346), nachdem Aias im zweiten gleichfalls unterlegen war und sich nicht sofort wieder emporgerungen hatte.

Auf die erstere Art dieses Beinunterschlagens beziehen wir auch den Ausdruck πτερνίζειν, den Krause I, S 418 mit αγκυρίζειν zusammenstellt und II, S. 915 mit ανατρέπειν verwechselt. Jenes Anziehen

<sup>1)</sup> Cf. Schol. Bekk. ad v. 721, 726, 729, 730; Eustath. 1450, 18—30, der hinzusetzt, das erstere Kunststück des Odysseus sei eine Erfindung des berüchtigten Räubers und Raufers Kerkyon; cf. Plat. de legg. VII, p. 796, A: τα γε κατα πάλην α μεν 'Ανταΐος Κερκύων εν τεχναις εαυτών ξυνεστήσαντο φιλονεικίας αχρήστου χαριν κτλ.

Hom. l. c. v. 731: δε τον γναμψεν. Hesych. s. v. γναμφαι καμφαι, κλασαι, πείσαι.

der Kniekehle des Gegners geschah gerade am haufigsten mittelst der Ferse des herumgebogenen Fusses wie mit einem Haken, und passt darum eine solche Benennung für ein listiges Unterschlagen des Beins durch die Ferse (πτέρνα) ausschliesslich zu unserer Auffassung. -Bei Hyginus fab. 126: qui cum luctati essent et Ulysses Irum applosisset atque eum eiecisset etc. scheint aus Missverstandniss applosisset für supplosisset sich eingeschlichen zu haben, wenngleich die Stelle, bei dem bekannten Zustande des Hyginustextes, auch dann noch nicht vollkommen stimmt zu Hom. Odyss. XVIII, 96. Dagegen wird das Aufheben des Gegners (Hom. Il. XXIII, 724) auch erwähnt bei Lukian. Anach. 1: αραμενος εκεινοσι τον ετερον εκ τοιν σκελοίν αφήκεν εις το έδαφος, ειτ' επικαταπεσών κτλ. und bei Seneca ep. 13, 2: non potest athleta magnos spiritus ad certamen adferre, qui numquam suggillatus est: ille qui sanguinem suum vidit, cuius dentes crepuere sub pugno, ille, qui supplantatus adversarium toto tulit corpore nec projecit animum projectus, qui quotiens cecidit, contumacior resurrexit, cum magna spe descendit ad pugnam. Hier ist nicht etwa supplantatum zu schreiben, sondern zu erklaren: der den Gegner, nachdem dieser ihm das Bein unterschlagen, rasch gepackt und in die Höhe gehoben, oder auch unterliegend dessen Last getragen hat 1).

# ΙΧ. ανατρεπειν, αναρριπτείν.

Ein mit dem vorigen verwandtes Schema des Ringkampfes, wohl nicht aus Zufall von Pollux III, 155 mit υποσχελίζευν zusammengestellt²). Jedoch bedeutet dasselbe offenbar kein Beinunterschlagen in aufrechter Stellung und von oben oder durch Umschlingung des Gegners, sondern ein formliches Umstürzen oder, wie die Volkssprache auch sagt, "über den Haufen werfen." Der eine Ringer namlich erfasst seinen Gegner rasch entschlossen am Bein oder am Schenkel und zieht denselben durch einen energischen Schwung soweit in die Höhe, dass der Gegner, wenn er nicht schleunigst eine Gegenoperation ausführt, rücklings (είς τουπίσω) umgeworfen wird. War es dem ersteren

<sup>1)</sup> Cf. Plutarch. Apophth. Lac. var. 41 (p. 289 ed. Firm. Did.): εν χειραψία περιπρουοντας του προστραχηλίζοντος πενοσπουδως και πατασπώντος επί την την, επειδή τω σωματι ελείπετο ο προσπεσών (cum corpus sustinere non posset), εδακε τον βραχιονα.

<sup>2)</sup> Vgl. auch S. 358 die Stelle aus Platon's Euthydemos, und eine nachfolgende aus Cassius Dio 71, 7; αναρριπτείν wird übrigens auch vom Würfeln gebraucht, also = "Stürzdenbecher", ανερρίφθω ὁ χύβος. Vgl. Phot. zu Thukydid. V, 103: αναρριπτούσι χίνδυνον αναρρίψαι λέγουσι μεταφέροντες από των χύβων.

aber bei diesem Anfassen gelungen, zugleich von beiden Armen des Gegners für den Augenblick frei zu kommen, so konnte er auch den Umschlungenen, ohne ihn sofort zu stürzen, formlich in die Höhe heben 1). Ja Dio Cassius erzählt von einer Schlacht zwischen Romern und Jazygen auf dem Eise der festgefrorenen Donau, wobei ein Feind den andern in der entsprechenden Weise packte und ausschliesslich durch Anwendung dieser Ringeroperation der Sieg entschieden wurde 2). Das Schema war immerhin, wie gesagt, mit omogreticen verwandt: denn es konnte für den Gegner der Schwerpunkt auch dadurch verloren gehen, dass er nicht am Schenkel, sondern am Bein erfasst und dieses rasch in die Höhe gezogen wurde. Das Umstürzen (ανατρέπειν) wurde eben durch Beinunterschlagen sofort ein Zusammenstürzen (καταπερείν) oder Einsinken, weshalb auch bei Platon im Euthydemos in einem Gleichniss von muthwilligen Knabenspässen gesagt wird: unten wegziehend und umwerfend (υποσκελίζων και ανατρεπων, p. 278, B) nach Art derjenigen Knaben, welche, wenn Einer im Begriff ist sich niederzusetzen, den Schemel unten wegziehen (υποσπώντες) und dann lachend ihre boshafte Freude bezeugen, wenn sie ihn rücklings umgegestürzt sehen (υπτιον ανατετραμμένον). So sieht man bei Krause Taf. XII, Fig. 39 und 40 zwei Abbildungen nach zwei Vasengemalden; in der ersteren packt der Ringer den linken Fuss des Gegners unten mit seiner rechten Hand und halt ihn bis zur Mitte seines Leibes empor, indess er den linken Arm unter den Schenkel des erfassten Beines legt und so durch Aufheben den Gegner aus dem Gleichgewicht

<sup>1)</sup> Cf. Hom. II. XXIII. 724: η εμ αναειρ', η εγω σέ κτλ. Lukian. Anach. c. 1: ιδου αράμενος εκεινοσί τον ετερον εκ το ιν σκελοιν αφήκεν εις το εδαφος κτλ. ibid. c. 24: είς υψος αναβαστάσαι τον άντιπαλον. Seneca ep. 13, 2: adversarium toto tulit corpore. Stat. Theb. VI. 893: Herculeis pressum sic fama lacertis || terrigenam sudasse Libyn, quum fraude reperta || raptus in excelsum nec iam spes ulla cadendi etc.

<sup>2)</sup> Cass. Dio. LXXI, 7 ed. Bekk. II, p. 338: (οι 'Ρωμαϊοι) τας τε ἀσπίδας οι πλειους εθηκαν, και τον ετερον πόδα επ' αυτών, οπως ηττον όλισθαίνωσιν, απερείσαντες εδεξαντό σφας προσπεσόντας, και ἀντιλαμβανόμενοι οι μέν τῶν χαλινῶν οι δὲ τῶν ἀσπίδων τῶν τε κοντῶν επεσπῶντο αὐτούς, κακ του του συμλεκόμενοι κατεβαλλον καὶ τους ἀνδρας καὶ τοὺς ιππους εκ γάρ τοι τῆς βίας οὐκετ' ἀντεχειν πρός τον ὅλισθαν εδύναντο. ωλίσθανον μέν γάρ καὶ οι 'Ρωμαϊοι' αλλ' εἰθ' υπτίος τις αὐτῶν επεσε, συνεφείλκετο τὸν ἀντίπαλον και τοις ποσίν ες τουπισω ἀνερρίπτει ωσπερ εν πάλη, καὶ ουτως επάνωθεν αὐτου εγίγνετο κτλ. Aehnlich siegten in der neueren Geschichte die Schweizer Eidgenossen im Winter 1478 bei Giornico im Livinenthal (Tessin) dadurch über die Mailander (600 gegen 15000), dass sie das Wasser des Ticino über die abschüssigen Wiesen leiteten und zu einer glatten Eisdecke gefrieren liessen. Mit ihren Fusseisen an den Schuhen hatten dann die Wenigen leichtes Spiel gegen die andringende Menge, welche immer massenhaft ausglitt und keinen sichern Stand finden konnte.

und sofort zum Sturze bringt. Auf dem zweiten Bilde zieht der eine Kämpfer mit seiner Linken den linken Fuss des Gegners in die Höhe und halt ihn so unter dem Knie fest, während beide den rechten Arm wie zum Schlagen bewegen. In der andern Weise dagegen, durch Umschlingen und Festhalten des Gegners, soll nach dem Mythos schon Herakles den gewaltigen Antaios vom Boden erhoben (εἰς ΰψος ἀνα-βαστάσαι) und so seine Kraft und Activität gelähmt haben ¹).

#### Χ. καταστρεφειν, ελκειν, υφέλκειν, συνεφέλκειν.

Nach Krause S. 418 wären damit Operationen bezeichnet, die ganz vorzüglich in das Gebiet des Ringkampfes gehören. Allein es bleibt gleichwohl zweifelhaft, ob wir in diesen Ausdrücken auch wirklich eigene Kampffiguren oder παλαισματα anerkennen sollen, und ob dieselben nicht vielmehr ganz allgemein das Streben und die Anstrengung des Niederzwingens bedeuten. Da wir zu der letzteren Ansicht hinneigen und aus demselben Grunde schon vorhin S. 345 Anm. 2. Wyttenbach's Aenderung eines palästrischen Wortes καταβιβασθήναι in χαταβιασθηναι bei Plutarch. Quaest conviv. II, 5, 2 billigten, so scheint es uns allerdings geboten, die obigen Bezeichnungen als specielle Unterscheidungen beim Beinunterschlagen oder Wegziehen, d. i. als den Ausdruck der Ursache statt der Wirkung aufzufassen; wie wenn es z. B. bei Lukianos in den Göttergesprächen VII, 3 heisst: τον Έρωτα κατεπαλαισεν εύθυς συκ οιδ' όπως υφελων (Andere lesen ohne erheblichen Unterschied für den Wortsinn υφέλχων) του ποδε, d. i. er warf den Eros im Ringen nieder, indem er ihm auf eine rasche, kaum erklärliche Weise die Beine unterschlug (oder: die Füsse vom Boden wegzog, vgl. S. 358 die υφαίρεσις, und Diodoros XVII, 100: χινήσας εχ της βάσεως τον αντίπαλον υπέσυρε τα σχέλη) 2). Auf denselben Sinn läuft es hinaus an jener auch von Krause ange-

<sup>1)</sup> Vgl. die Notizen über die Darstellung dieses Kampses bei Krause Tas. XII b, Figur 32 c und S. 419, Anm. 33, wobei jedoch das wichtige Bild bei Philostratos, Imagg. II. 21, p. 426 ed. Kayser, übergangen ist, in dessen Beschreibung es unter anderm heisst: καταπαλαιει δε αὐτὸν ανω τῆς γις (ὁ Ἡρακλῆς). . . . συνείληφε τὸν ἀνταίον μεσον ανω κενεωνός, ενθα αι πλευραί, και κατὰ του μηρού ὀρθὸς αναθεμένος ετι καὶ τω κείρε ξυμβαλων τὸν πιστο λαγαρα τε και ἀσθμαινούση τῆ γαστρὶ ὑποσχων εκθλίβει τὸ πνευμα κτλ.

<sup>2)</sup> Die richtige Erklärung jener Stelle des Lukianos findet sich zuerst bei Godofr. Hermannus, in der Zeitschr. f. d. Alterthumswissensch. 1837, S. 511, gegenüber einer andern von Leutsch. Nämlich: pedes intelliguntur eius, qui prosternitur, non illius, qui prosternit.

zogenen Stelle des Cassius Dio, die wir soeben S. 361, Anm. 2 angeführt haben: Stürzte einer von den Kampfenden rücklings nieder, so zog er zugleich auch seinen Gegner zu Boden (συνεφείλκετο) und warf ihn wie im Ringkampf mit den Füssen nach hinten nieder (είς τουπίσω ανερρίπτει), so dass also der Feind ebenfalls rücklings stürzte. Genau genommen ist darum nur das Letztere eine mit dem ὁποσκελίζειν oder Beinunterschlagen verwandte Figur des Ringens, nicht aber, wie Krause a. a. O. anzunehmen scheint, das συνεφέλκεσθαι oder gleichzeitig zum Fall bringen. Aehnlich heisst es im allgemeinen metaphorischen Sinne z. B. bei Gregor. Naz. ad Eun. init. p. 195: συν αρπαζει τον επαινέτην, wie in jeder Sprache derartige bildliche Ausdrücke verwendet werden.

#### ΧΙ. στρέφειν, μεταβιβάζειν, περιτροπαι αλληλων.

Ein rasches Drehen und Wenden des Gegners, so dass er besser gefasst, aus der Stellung gedrängt und geworfen werden konnte. Es waren demnach mit diesen Ausdrücken nicht Seitenangriffe gemeint, wie in No. VI: παρακρούειν, πλαγιαζείν, sondern ein vollstandiges Herumdrehen, was begreiflicherweise, wenn es behend und geschickt ausgeführt wurde, den Gegner beinahe augenblicklich wehrlos machte. Dasselbe Schema verstehen wir an solchen Stellen in den Schriften der Alten, die von einem behenden Sprunge reden, um dem Gegner in den Rücken zu kommen, dann beide Schenkel rasch um seinen Unterleib zu schlingen und ihn so mit den Armen zu würgen, nicht mit den unter das Kinn gestemmten Ellbogen, wie Krause S. 421 meint, denn dies ist bei einer solchen Umschlingung von hinten nicht wohl denkbar. Was hiebei das Umschlingen betrifft, so scheint allerdings das auf ein Umschlingen im Stehen sowohl als im Liegen oder Wälzen (χύλισις) passende und insofern auch mit dem λυγισμός (vgl. No. IV, S. 353) verwandte πλίγμα (coni. Mus. für πλήγμα) hierher zu gehören, Hesych. s. v. πλίγμα: βήμα. από των κυλιομένων και παλαιόντων, όταν περιβάντες τοῖς σκέλεσι κατέχωσιν, Cobet κατατρέχωσιν. In diesem Sinne spricht Anacharsis bei Lukianos Kap. 31 zu Solon: Die Feinde werden sich ducken vor euch und ausreissen, aus Furcht ihr möchtet ihnen Sand in den offenen Mund werfen oder um sie herumspringend (περιπηδησαντες) ihnen in den Rücken (κατά νώτου) kommen und die Schenkel um den Bauch, die Arme aber unter dem Helm herumschlingend sie erwürgen, Krause bemerkt S. 421, Anm. 38 ganz richtig, dass der Skythe dieses Verfahren der Ringer zuvor im Lykeion bereits gesehen haben

musste, um es auf solche Weise beschreiben zu können. Aber im Artikel über Gymnastik bei Pauly S. 1009 bringt er obiges μεταβιβάζειν in Verbindung mit καταβιβάζειν, was unmöglich richtig sein kann. Auf ein früher S. 110 ff. beschriebenes Knabenspiel dagegen bezieht sich der Ausdruck κατανωτίσασθαι άλλήλους 1). Wohl aber wird obiges Verfahren geschildert in den folgenden Versen des Statius, Theb. VI, 887 sqq.:

Nec mora, cum vinclis onerique elapsus iniquo circuit errantem et tergo necopinus inhaeret, mox latus et firmo celer implicat ilia nexu, poplitibus genua inde premens evadere nodos nequicquam et lateri dextram insertare parantem inprobus, horrendum visu ac mirabile pondus, sustulit.

Aehnlich auch bei Ovidius, Metam. IX, 52 sqq. (Alcides)
exuit amplexus adductaque brachia solvit,
impulsumque manu, certum mihi vera fateri,
protinus avertit tergoque onerosus inhaesit;

Vgl. indess auch unten No. XIV κλιμακίζειν.

Hierher beziehen wir nun auch den seltsamen Ausdruck & ? poστρόσοι Αργοθεν ανδρες bei Theokritos, Idyll. XXIV, 1092), was ein neuerer Uebersetzer vorsichtig genug ausgibt für "listübende Männer von Argos" mit der Erklärung, dass bei der Ringkunst, welche besonders in Argos blühte, es galt den Gegner durch Unterschlagen des Beins aus seiner Positur zu bringen und niederzuwerfen. In Pape's Worterbuch wird das Wort auf 380a bezogen und erklart: durch Beinunterschlagen den Gegner aus seiner Stellung bringen. Allein Box heisst ja der Sitz und nicht die Stellung, und εδραν στρέφειν ware bei der angenommenen Bedeutung unverstandlich. Krause Gymnast. und Agon. S. 429, Anm. 1 versteht das Wort von einem raschen Unterschlagen der Beine, wogegen er im Artikel Gymnastik bei Pauly S. 997 auf eine Erklärung verzichtet. Wir schlagen zu diesem Behuf einen ganz andern Weg ein. In έδροστροφοι steht έδρα im Sinne von πρωκτος, jedoch die zweite Worthalfte im passiven Sinne, nicht wie Krause S. 428 will, im activen, wenn er sagt, die Argeier waren listige,

<sup>1)</sup> Bei Lukianos Lexiph. 5. und Hesych. s. ν. νωτίσασθαι αναθέσθαι επί των ώμων. απονωτίσασθαι δε το χαταθέσθαι.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Anthol. Gr. ed. Jacobs tom. II, p. 625: ουτ 'Αργόθεν είμὶ παλαιστας κτλ.

steissdrehende Ringer genannt worden von der Fähigkeit, den Gegner durch Gewandtheit der Schenkel zu berücken und zu Boden zu strecken. Es geht somit έδραν στρέφειν unzweifelhaft auf das eben beschriebene Ringerschema, und geradeso gut das einfache στρέφειν, welches ja ein Drehen und Umwenden bedeutet. Man übersehe ferner nicht, dass bei Pollux III, 155 unter den aufgezählten Schemata ein so wichtiges, wie dieses Herumdrehen des Gegners, überhaupt nicht genannt wird, wenn man daselbst den Ausdruck στρέφειν neben άγχειν = würgen, was, wie man sieht, vortrefflich zu der obigen Beschreibung aus Lukianos stimmt, gleichfalls verdrehen und anders deuten will. Wenn aber Krause S. 418 dieses στρέφειν geradezu mit καταστρέφειν und έλκειν zusammenstellt, so bedarf eine so sprachwidrige Auslegung keiner Widerlegung 1).

# ΧΙΙ. μεσοφέρδειν, μεσοφερδην, διαλαβείν.

Hesych. s. v. μεσοφέρδειν erklart dies als μεσολαβείν, s. v. μεσοπέρδην · μεσοφέρδην, τον μεσον φερόμενον. Bedeutsamer Pollux III, 155: μοχθηρόν γαρ το μεσοπέρδειν · τῆ κωμωδία σχήμα παλαισματος. Der Ausdruck μεσοπέρδην oder μεσοφέρδην geht deutlich, wie unzählige ähnliche, seiner Bildung nach auf ein Spiel (vgl. in den Knabenspielen S. 62. 103. 111. 155.) oder hier auf eine bestimmte Ringeroperation, die von Krause in der Gymnastik S. 418 gar nicht erklärt, bei Pauly dagegen S. 1008 extr. obenhin als eine mit αγκωνίζειν und αμματα verwandte Ringweise bezeichnet wird. Vielmehr gehört dieselbe nach Sinn und Zusammenhang zu derjenigen Gattung, die gelegentlich durch die Komiker zu unanständigen Witzeleien ausgebeutet wurde, wie wir dies bereits oben bei den Knabenspielen S. 102 f. für den ebenso zweideutigen und seltsamen Ausdruck πκαπερδα und σκαπερδευσαι nachgewiesen haben. Betrachtet man die dort angeführ-

<sup>1)</sup> Was den Pollux betrifft, so hat es den Anschein, als ob man ihn seit G. Hermann's gewichtigem Ausspruch, Opp. II, p. 130: Polluci, parum accurato scriptori, omnino credi non debuit, nicht selten vornehm behandelt oder auch misshandelt hätte. Unseres Wissens hat in neuerer Zeit bloss Kolster in den Sophokleischen Studien S. 41 und öfters bezüglich anderer Ausdrücke sich des Onomastikons angenommen. Was aber die Genauigkeit des Pollux wenigstens in den hierher gehörigen Namen anlangt, so haben wir dieselbe bereits and rswo durch Beispiele nachgewiesen und beabsichtigen es wiederholt zu thun. anstatt über sein Wörterbuch in einer Weise, wie es G. Hermann nicht gemeint haben kann, schülerhaft und "ein für allemal" ein absprechendes Urtheil zu fällen.

ten Spielausdrücke 1), so kann es nicht zweifelhaft sein, dass es auch einen Ausdruck φέρδην und μεσοφέρδην gegeben haben muss, der in der Komodie zu περδην von πέρδειν und μεσοπέρδειν entstellt und demzufolge von Hesychios zur Erklärung des letzteren herbeigezogen wurde. Alle anderen Vorstellungen von der Genesis des Wortes wie z. B. aus der uralten Orthographie IIH für Φ (vgl. jetzt M. Schmidt zu Hesych. s. v.) sind hiernach zu beseitigen. Mit αγχυρίζειν in einer gewissen Bedeutung mag das Ganze immerhin verwandt sein, vgl. oben S. 355 und Hesych. s. v. άγχυρα το αίδοιον, dazu Statius, Theb. VI, 889: mox latus et firmo celer implicat ilia nexu. v. 90: colla simul dextra, pedibus simul inguina vinxit. Ebenso mit dem vorhin besprochenen εδραν στρέφειν, besonders unter Vergleichung der Figur 32 b auf Taf. XII b bei Krause in der Gymn. und Agonistik. Allem Anscheine nach ist auch der Ausdruck διαλαβειν hierher zu beziehen, wenn er auch nicht in solch zweideutigem Sinne gebraucht wurde wie μεσοφερδείν. Hesych, s. v. διαλαβείν παλαιστρικόν τι (σχήμα Meinek.) erklart nichts; der Grammatiker in Bekk. An. p. 36, 3 distinguirt: διαλαβείν δύο σημαίνει, το εκατεριώθεν τίνος λαβέσθαι, καὶ το είς δύο ή πλέονα διαχωρίσαι η διελείν, welche Unterscheidung G. Hermann a. a. O. Seite 515 ebenfalls recht gut auf den Ringkampf anwenden zu können glaubt. Wir können auf seine überkünstliche Erklärung hier bloss verweisen, wonach auch σιαλαβείν zum αγχύρισμα gehören soll, wiewohl Aristophanes in den Rittern Vs. 262 διαλαβων, άγχυρισας beide Schemata ganz bestimmt neben einander namhaft macht. Aus Platon de rep. X, p. 615, E folgt gar nichts, als dass διαλαβείν auch überhaupt packen und ergreifen bedeute; weshalb wir das Wort einfach mit μεσολαβείν zusammenstellen. Vgl. übrigens auch διαπλέκειν und διαστρέφειν unter No. XIV κλιμακίζειν. Ferner einige allgemeine Bezeichnungen, wie περιλαμβάνειν und andere bei Plutarch. Quaest. conviv. II, 4 extr., die bereits oben S. 352, Anm. 2 vorgeführt wurden.

# ΧΙΙΙ. τραχηλίζειν, ἐπτραχηλίζειν.

Es soll dies ein den Spartanern eigenthumliches Ringerschema gewesen sein, wobei sich indessen, abgesehen von dem mannigfaltigen metaphorischen Gebrauche des Wortes, der unserm "Abwerfen" (cf. Etym. Magn. s. v. εκτραχηλισθήναι), "Verunglücken" (Hesych. s. v.

<sup>1)</sup> Ueberhaupt Wortformen wie επιλίγδην, συπλητών (Theokrit. 24, 55), όρθοστάδην, προτροπάδην, πλουτινδην, αρδην, σύρδην, φυρδην, άράγδην, εκτάδην, φοράδην, φορήδον, χανδον, σωρηδόν, κοσκινηδόν, ποταμηδόν und unzählige Adverbien dieser Art.

ἐκτραχηλισθηναι · εκπεσειν.), "zu Grunde richten" entspricht und von Krause Gymn. S. 430, Anmerk. 3 und bei Pauly S. 997 mit einer Menge von Beispielen nachgewiesen worden ist, nur vermuthen lässt, dass der Gegner im Nacken (τραχηλος) gepackt, zu gleicher Zeit rasch emporgehoben und dann mit einer Drehung seitwarts niedergeworfen wurde. Besonders charakteristisch ist eine hierher gehörige Stelle bei Plutarch in den Apophthegm. Lacon. var. 41 (script, mor. ed. Firm. Did. I, p. 289): εν χειραψία περικρούοντος του προσραγηλίζοντος κενοσπουδως, και κατασπώντος επι την την επειδή τώ σώματι ελειπέτο ό προσπεσων, ξδακε τὸν βραχιονα κτλ. von Dübner übersetzt: in lucta quidam cum apprehensus collo, adversarium deiicere frustra conatus, ad terram detraheretur neque corpus sustinere posset, colluctantis brachium momordit. Hieraus erschen wir, dass auch auf dieses Schema des Ringens wie auf die meisten übrigen des Stehkampfes ein walzendes Ringen auf dem Boden folgen konnte, vorausgesetzt, dass der Geworfene nicht durch einen ganz unglücklichen Fall sofort wehrlos gemacht war, wie z. B. in folgender Schilderung des Statius, Theb. VI, 898: tunc alte librans inopinum sponte remisit | obliquum que dedit, procumbentemque secutus | colla simul dextra, pedibus simul inguina vinxit. | Deficit obsessus soloque pudore repugnat. | Tandem pectus humi pronamque extensus in alvum | sternitur, ac longo moestus post tempore surgit.

#### ΧΙΥ. αλιμαχίζειν, αλιμαχές, εκκλιμακίζειν.

Diese Ausdrücke sollen gleichfalls ein den Spartiaten eigenthümliches Schema bezeichnen. Krause S. 429 bezieht sie auf eine rasche Wendung der Schenkel, durch welche der Gegner leicht geworfen wurde<sup>1</sup>). Aehnlich versteht Haase S. 409, 1 "um den Schenkel schlagen". Bedenkt man jedoch, ausser den obigen ganz allgemein gehaltenen Umschreibungen der Lexikographen, besonders ein Citat aus Deinarchos beim Suidas s. v. κλιμακίζειν ο ο τος κλιμακίζει

<sup>1)</sup> Pollux III, 155 bemerkt bloss: πλαγιαζειν καὶ κλιμακίζειν παλαισμάτων ὀνόματα. Hesych. s. v. κλιμακες παλης ειδος. s. v. κλιμακισμοι παλαισμα ποιόν (wo früher κλιμακίσκοι gelesen wurde). s. v. κλειμαζειν παλαιειν, σκελίζειν, απαταν, wo M. Schmidt mit Recht die Aenderung in κλιμακίζειν vorschlägt. s. v. διακλιμακίσας διαπαλαίσας. κλίμακες γαρ και κλιμακισμοί παλαίσματος είδος. s. v. εκ κλίμακος τοις πύκταις, ὁπότε χρονοτριβοΐεν κλίμας ετίθετο. υπέρ του μη μένειν επί της αυτής χωίρας (μη ist mit M. Schmidt zu streichen). Etym. Magn. εκκλιμακίζει παράγει, διαστρέφει.

τους νόμους. ἔστι δε οιον παραγει καὶ διαστρέφει (wie im Etym. Magn.), wonach das Wort ein Ableiten und Verdrehen oder Verrenken bedeutet, so drangt sich uns die Vermuthung auf, dass wir unter diesem "Leitersteigen" ein Manöver von der Art zu verstehen haben, die Galenos (de sanit. tuenda II, 9) beschreibt, wobei die Ringer, einander bald an den Schultern bald an den Schenkeln packend, durch Ausdauer der Kraft oder Abwarten einer Blösse des Gegners auf den Sieg hoffen, während sie zugleich durch Hin- und Herschieben einen günstigeren Augenblick, d. i. eine Aenderung der ganzen lauernden Situation herbeizuführen suchen. Dazu stimmt vollkommen die Angabe des Hesychios s. v. ex κλίμαχος. Auch die ahnlich bekannten Umklammerungen des Herakles bei Sophokles (Trach. 520: αμφίπλεκτοι αλίμαχες), welche Schneidewin auf das Beinunterschlagen bezog, lassen sich entsprechend deuten. Der Scholiast erklart: ἐπαναβάσεις, παρά άνω τε καί κάτω αυτους στρέφεσθαι εν τη μάχη. έστι δε είδος παλαίσματος ή αλιμαξ, τουτο δε το σχήμα Ήρακλέους ακουστέον, womit zu vergleichen die S. 364 unter στρέφειν aus Ovid's Metamorphosen angeführte Stelle. Auch G. Hermann gibt zu Sophokles die freilich künstliche Erklärung, dieses Schema habe darin bestanden, ut quis averteret adversarium atque a tergo complexus quasi per scalam dorsum eius conscenderet. Daher bei Ovid. a. a. O. onerosus inhaesit. Allem Anscheine nach sind übrigens auch die zu dem obigen διαστρέφειν bei Suidas stimmenden Ausdrücke διαπλέχειν und αντιδιαπλέχειν hierher zu ziehen, die bei Krause nirgends erwähnt werden, aber ohne Zweifel eines palästrischen Ursprungs sind. - Woher oder woraus jedoch Pape im Worterbuch für κλιμακίζειν die Bedeutung entnommen hat: sich auf den Rücken des Gegners schwingen und ihn so zum Falle bringen, ist uns unbekannt, und es scheint eine solche Erklärung selbst nach der angeführten Hermann'schen doch allzu künstlich.

Nicht minder unsicher sind ausserdem die Andeutungen der Alten über die sikelische Methode im Ringen, σιχελίζειν, welche auf Orikadmos als kundigen Gesetzgeber im Ringkampfe zurückgeführt wurde. Vgl. Aelian. V. H. XI, 1; Hesych. s. v. σιχελίζειν, Suid s. v. und überhaupt die Citate bei Krause in der Gymnastik S. 431, Anm. 7. Nahe genug liegt hiebei die Vermuthung von unserer Seite, dass dieses σιχελίζειν, welches allerlei listige Wendungen und nach Athen. I, p. 22, C. auch den Tanz (το ορχεισθαι) bezeichnet haben soll, am Ende in den citirten Stellen wohl auch mit σχελίζειν = ὑποσχελίζειν (cf. Hesych. s. v. ὑποσχελίσει ἀπατήσει, χλευάσει.) und vielleicht sogar mit ἀσχωλίζειν = ἀσχωλιάζειν mitunter verwechselt worden sein mag.

Wie aber Haase a. a. O. Seite 407 dazu kömmt, unter allen Methoden des Ringens nur diese sikelische für eine bekannte zu halten, ist uns nicht klar geworden.

Für die zweite Hauptart des Ringens, oder

#### das walzende Ringen,

welches, wie bemerkt, fast ausschliesslich auf den Turnplätzen und hochst selten öffentlich, gleich dem Ringen im Stehen, betrieben wurde, werden als ganz sichere Benennungen angeführt: αλινδησις, κολισις, volutatio, lucta volutatoria, um den Kampf im Liegen oder Walzen zu bezeichnen. Wir beziehen indess ohne Bedenken (mit Haase S. 410, 1) noch einen dritten Ausdruck hierher, ανακλινοπάλη, gegen dessen Anerkennung zwar Krause S. 427, Anm. 1 sich sträubt, weil er ihn für identisch hält mit jenem metaphorischen und zweideutigen, nach Martialis Epigr. XIV, 201 von Domitian gebrauchten ανακλινοπάλη, der aber nichts destoweniger im obigen Sinne gesichert erscheint. Jenes Epigramm lautet nämlich unter der Ueberschrift Palaestrita:

Non amo qui vincit, sed qui succumbere novit et didicit melius τη ανακλενοπάλην.

Da nun Suetonius im Leben des Domitian Kap. 22 erzählt, Domitian habe von einer elinopale, d. i. Bettkampf, gesprochen (auch bei Aurelius Victor XI, 5 wird derselbe Ausdruck ihm zugeschrieben), so bezog man, z. B. Bottiger Amalthea III, S. 169, auch jene Benennung bei Martial auf dieses Wortspiel, was dann auch Krause begegnet ist. Es ist aber, abgesehen von einer List der Ringkämpfer, welche hier in dem succumbere novit angedeutet ist und auf die wir sogleich zu sprechen kommen, schon aus einem sprachlichen Grunde diese letztere Erklärung falsch. Das Domitianische Wort besteht nämlich aus zhivn und mann, und bezeichnet also wörtlich einen Lagerkampf; wogegen die Benennung ανακλινοπαλη bei Martial weiter nichts mit der zhiv, gemein hat als das ursprüngliche Etymon, und vielmehr aus ανακλίναι = zurücklehnen oder ανακλιθήναι = sich zurücklehnen, also in ganz verschiedener Weise zusammengesetzt ist. Die ανακλινοπάλη (und warum denn ignorirte man hiebei die Praposition?) lasst darum gar keine andere Deutung zu als die auf das Ringen bezügliche, und es ist in unsern Augen eine, nur bei einem Leser des Martial allenfalls zu entschuldigende Frivolität, die Ueberschrift Palaestrita sammt dem ganzen Epigramm sofort in das Obscone hinabzuziehen. Wir haben damit vielmehr einen Ausdruck, der als eine besondere Bezeichnung des Wettkampfes im Liegen zwar nur an obiger Stelle des Dichters Martial sich findet, aber dennoch durch die Art, wie er dort auf ein

Kunststück der Palastra und wie er von Philostratos 1) auf das Pankration bezogen wird, vollkommen gesichert ist. Wenn wir nun auch von all den Kunstgriffen, Wendungen und Verschlingungen, wie sie mit dieser Kampfart ohne Frage verbunden waren, so viel wie nichts wissen, so dürfen wir doch, im Einklang mit den vorhin erorterten Ausdrücken im Stehkampf ανατρεπειν und αναρριπτειν, mit allen Gründen der Wahrscheinlichkeit schliessen, dass die ανακλινοπάλη, nach der Bildung des Wortes und besonders nach der Bedeutung seines Vorschlags, ein Zurückdrängen des unten liegenden Gegners auf Nacken und Rücken von Seite des obenauf liegenden Ringers ausdrückt; oder mit andern Worten, gerade diejenige Stellung der beiden Kampfer, zu welcher es nothwendig kommen musste, wenn der Geworfene mit Erfolg und beharrlich niedergehalten und damit der Sieg entschieden werden sollte. Die Figuren Taf. XI, 30 und 31, und Taf. XIIb, 31b bei Krause entsprechen dieser unserer Vorstellung, sobald man bei diesen sich den Besiegten nicht abgewendet, sondern mit dem Antlitz dem Sieger zugekehrt denkt. Genau dieselbe Vorstellung verlangt auch die Scene bei Lukianos im 1. Kapitel des Anacharsis, wo vorerst ein Schema des Stehkampfes und hierauf nach dem Sturze der Kampfer die Fortsetzung am Boden also gezeichnet wird: Sieh' da, Einer hebt den Andern bei den Beinen empor und lässt ihn zu Boden fallen, dann wirft er sich auf ihn und lasst ihn nicht mehr aufkommen (ἐπιχαταπεσων ανακυπτείν ουκ ἐα), sondern drückt ihn noch tiefer in den Sand hinein; endlich schlingt er die Beine um seinen Leib (κατά την γαστέρα), drückt seinen Ellbogen ihm an die Kehle und würgt ihn erbärmlich (άγγει τον αθλιον); dieser aber klopft ihm auf die Schulter und fleht, wie es scheint, ihn doch nicht gänzlich zu erdrosseln. Und ungeachtet des Oels beschmutzen sie sich so, dass man gar nicht mehr gewahr wird, dass sie sich gesalbt haben, sondern es lächerlich anzusehen ist, wie sie übervoll von Staub und Schweiss wie Aale aus den Händen entschlüpfen.

<sup>1)</sup> Imagg. II, 6, 3, p. 819: δεῖ αὐτοῖς (τοῖς παγχρατιαζούσεν) υπτία σμῶν τε, οι μή είσιν ἀσφαλεῖς τῷ παλαιοντι, και Ευμπλοχῶν, εν αἰς περιγίγνεσθαι χρη οἰον πίπτοντα, d. h. man muss siegen, indem man zu unterliegen scheint. Einem solchen Sieger, qui succumbere novit, reicht Martial am liebsten die Palme. Vgl. Kayser in der Recens. des Krause'schen Werkes S. 173. Haase a. a. O. verweist in dieser Beziehung auf Ausdrücke wie κεισευμαι δε πεσών, Theokrit. Id. III, 53; Aristoph. Nub. 127: πεσών γε κεισομαι. Euripid. Phoen. 1687: πεσών κεισομαι κτλ. Troad. 467: κεῖσθαι πεσούσαν κτλ. Ebenso findet sich im Lateinischen resurgere, im Gegensatze zu cadere, z. B. Tacit. Ann. III, 46: nullo ad resurgendum nisu etc. Propert. IV, 1, 71: Troia, cades, et Troïa Roma resurges.

Bei dieser und ähnlichen Schilderungen der ανακλυοπαλη wird man die vorhin erwähnte Zweideutigkeit in Wort und Vorstellung um so begreiflicher finden und andererseits auch die Beweggründe zu so vielen hierauf bezüglichen Ausfällen und Strafreden bei den christlichen Apologeten und Kirchenvätern, die in ihrer Verwerfung der Gymnastik und Palästrik besonders an derartigen nackten Gruppen Anstoss nehmen mussten; wie denn z. B. Cyprianus de spectacul. p. 371 ed. Paris. 1649 folgendermassen dagegen eifert: Quam foeda illa luctamina! vir infra virum iacens et amplexus inhonestis nexibus implicatur sqq.

Die beiden andern Namen für den Ringkampf im Liegen, αλινδησις und χύλισις, bezeichnen dagegen ganz allgemein das Wälzen im Staube und gestatten keinen Schluss auf ein bestimmtes Schema 1). Nur von einem Kunststück oder richtiger gesagt, einer Finte, die bei dieser Kampfart und auch bei dem Stehkampfe bisweilen vorgekommen zu sein scheint, soll hier noch die Rede sein. Wie bereits gelegentlich zu jenem Epigramm aus Martial über ανακλινοπάλη bemerkt wurde, konnte es der Fall sein, dass ein Ringer freiwillig sieh besiegan liess (qui succumbere novit), wenn er dafür seine guten Gründe, vielleicht auch "klingende", haben mochte. Der Leser denkt ohne Zweifel sofort an die Art und Weise, womit ein bekannter römischer Kaiser in seiner Monomanie für die Agonistik manchen Sieg im öffentlichen Wettkampf errungen und manchen Preis, wie die Nachrichten lauten, um theuern Preis erworben haben soll. Und wirklich heisst es in dieser Beziehung bei dem geistvollen Lukianos in einem mit Nero überschriebenen Gespräche zwischen Menekrates und Musonios § 8: "Wie mag man aber beim Wettkampf ihm (dem Nero) nur so nachgeben? Die Leute haben doch Sinn und Neigung für die Kunst." Worauf entgegnet wird: "Freilich für die Kunst, gerade wie jene Ringer, die einen Scheinkampf unterhalten" (ώσπερ οι υποπαλαίοντες). Krause bemerkt allerdings, und das noch in den Nachträgen zu seinem Werke II, S. 918, dass Lukianos diesen Ausdruck υποπαλαιειν als Bezeichnung eines besonderen Ringerschemas gebrauche. Allein diese Erklärung ist, ganz abgesehen von der Bedeutung des Listigen

<sup>1)</sup> Denn sprachlich genommen stehen sich einander χυλινδείν, χυλινδείσθαι oder χυλιόσθαι (vgl. Philostrat. de arte gymnast. c. 50) und χαλινδείν — αλινδείν, χαλινδείσθαι — αλινδείσθαι ganz gleich; vgl. z. B. Lateinisch amo, Sanskr. Wurzel kam —, aper, χαπρος, uter, χάτερος, Skr. kataras; alapa, χόλαφος, und mehr bei Corssen, Beitrage zur Latein. Formenlehre, S. 1. über das Schwinden des K-Lautes. Vgl. auch Etymol. Magn. s. ν. αλινδώ τό χυλιώ, ηγουν χυλίεσθαι. s. ν. αλινδηθρας, χυλίστρας. s. ν. αλινδείσθαι καὶ συγχυλίεσθαι, χαὶ αλινδον, δρόμον αρματων.

und Schlauen, die der Präposition οπό (sub) bekanntlich in der Wortbildung anhaftet, schon nach dem ganzen schalkhaften Sinn jener Stelle offenbar falsch, wie dies auch Kayser (Recension a. a. O. S. 172) richtig eingeschen hat. Hatte also, wie gesagt, ein Ringer seine Gründe, sich überwinden zu lassen, so musste er die Sache selbstverständlich auf eine feine Weise anfangen, wenn nicht dadurch, dass die Zuschauer oder die Kampfrichter seine geheime Absicht zu deutlich merkten, Verabredung und Sieg illusorisch und vereitelt werden sollten 1). Uebrigens scheinen gerade beim Ringen, im Pankration und im Faustkampfe (παγκράτιον καὶ πυγμή) Bestechungen dieser Art am meisten vorgekommen zu sein, wie sich u. a. aus Aeschines adv. Ctesiph. § 179 sq. erkennen lässt. Ein ganz anderer Scheinkampf ist jedoch das sogenannte Kämpfen mit einem Schatten (σκιαμαχείν, σκιαμαχία), was neben dem S. 349 besprochenen ἀκροχειρισμός ein kunstvolles Fechterstück bedeutet.

Uebrigens ist das wälzende Ringen, wie man sieht, die Fortsetzung der ersten Kampfart, des Ringens im Stehen. War bei diesem einer der Kämpen daran, zu unterliegen, so gab er sich Mühe wenigstens nicht rücklings zu fallen, sondern auf die Schulter. Denn fiel er auf den Rücken, so konnte ihn der Gegner leichter niederdrücken; kam er aber seitwärts zu stürzen, so mochte er durch Stützen auf den Ellbogen sich leichter wenden und entwinden, vielleicht noch aufrichten und den Kampf erneuern<sup>2</sup>), gemäss S. 346.

Das Umschlingen der Beine (vgl. oben No. IV λυγισμός und No. IX ἀνατρέπειν) beim Stehkampf wurde deshalb, sobald die Ringer zu Boden gesunken waren, ebenfalls fortgesetzt, um das Aufstehen des Gegners zu verhüten. Wir sehen dieses Beinumschlingen bei dem

<sup>1)</sup> Eine solche Verstellung und Nachgiebigkeit ist nun gerade durch jenes τέχνη ὑφίεσθαι der Stelle bei Lukianos bezeichnet; das Beispiel jedoch, welches Kayser a. a. O. aus dem Philostratos (De arte gymnastica c. 46: παρα πάντας, οις οιδα την ραστωνην ἐκμελετῶντας ταύτην) heranzieht und das er von der verstellten Nachgiebigkeit, welche der Bestochene bei einem so erkauften Siege annahm, verstehen will, passt nicht zur Sache, da dort nur die Leichtigkeit der Uebungen gemeint ist, wie denn auch Volckmar in seiner Ausgabe dieses Büchleins, Aurich 1862, mit Recht übersetzt hat: praeter outes quos novi alacritatem illam exercitantes. Wohl aber gehört hierher das ganze 45. Kapitel, das von der Bestechlichkeit der Athleten handelt: το δ' ουτω τρυφάν . . . . ηρξεν άθλητας καὶ της ὑπὲρ χρημάτων παρανομίας καὶ του πωλειν τε καὶ ἀνεῖσθαι τὰς γίκας κτλ.

<sup>2)</sup> Hierauf gehen die Verse des Aristophanes in den Rittern 571 ff.: ει δε που πεσοιεν ες τὸν ο μον τι μάχη τινι, || τουτ' ἀπεψήσαντ' ἀν, ειτ' ήρνουντο μὴ πεπτωχέναι, || ἀλλὰ διεπάλαιον αυθις. Vgl. die Erklarung von God. Hermannus in Zeitschr. f. d. Alterthumswiss. 1837, S. 513; und oben S. 355 unter ἀγχυρίζειν.

Kampfe auf dem Boden besonders deutlich an der berühmten Ringergruppe aus Marmor zu Florenz. "Der oben liegende Ringer hat sein linkes Bein fest um das seines Gegners geschlungen; zwar bemüht sich der Besiegte, mit Hülfe des freigebliebenen linken Arms und rechten Knies sich zu erheben, aber bereits ist sein rechter Arm von der kräftigen Faust des Siegers an der Handwurzel gepackt und wird nach hinten in die Höhe gedrückt. In den Zügen des Unterliegenden aber malt sich der durch diese gewaltsame Verrenkung des Oberarms verursachte Schmerz, sowie seine letzte Anstrengung, sich den Umschlingungen zu entziehen" 1).

Auf diesen Ringkampf mittelst Umschlingung bis zum Werfen und Walzen bezieht sich nach unserer Vermuthung auch ein bereits unter No. XI erwähnter, unerklärt gebliebener Ausdruck bei Hesychios s. v. πλίγμα, der am passendsten auf den obigen Beinkampf sich deuten lässt²).

Es scheint jedoch diese zweite Art des Ringkampfes vorzüglich für das Pankration ausgebildet worden zu sein, also erst der späteren und entwickelten Gymnastik und Athletik anzugehören, da sich davon unseres Wissens kein Beispiel aus der heroischen Zeit nachweisen lässt. Bedeutsam ist es in dieser Beziehung, wenn erst Lukianos im Anacharsis § 30 auch diese Art des Ringens zur kriegerischen Tüchtigkeit rechnet, wodurch der Staat im Genusse der Freiheit fortdauernd Wächter bekomme, die den Feinden furchtbar, aber auch für das Leben im Frieden so viel trefflicher gebildet sind, da sie ihre Ehre nicht in das Gemeine setzen und durch keinen Müssiggang zu Uebermuth und Muthwillen verleitet, sondern rastlos durch solche Wettkämpfe beschäftigt werden. Dagegen Platon, der doch für seinen Staat Ausbildung

<sup>1)</sup> Guhl und Koner a. a. O. Seite I, 245; bei Krause auf Taf. XI, Fig. 30.

<sup>2)</sup> Hesych. s. v. πλίγμα· βῆμα, από των κυλιομένων καὶ παλαιόντων, όταν περιβάντες τοις σκέλεσι κατέχωσιν Wir sehen nicht ein, worin das Treffende der Conjectur Cobet's κατατρέχωσιν für κατέχωσιν liegen soll; κατέχειν ist ja der einfachste Ausdruck für das bezügliche Niederhalten und Unterdrücken von Seite des Siegers, entsprechend dem κατασπάν, vgl. Hesych. s. v. καταβιβάζοντες κατασπώντες, Plutarch. Apophth. Lac. var. 41 und oben No. X, S. 362; παλαιόντων aber ist allgemein erläuternd beigesetzt, wie luctator in folgender Stelle des Plautus, Pseud. V, 1, 5 (v. 1250 ed. Ritschel.): magnum hoc vitium vinost, || pedes captat primum, luctator dolosust. Man könnte für βῆμα schreiben wollen σχήμα, allein auch dies ist unnöthig, vgl. πλίγματα = πηδήματα, Schol. Aristoph. Ach. 217; Schäfer ad Gregor. Cor. p. 548 πλίξ = βῆμα. Vergleicht man Etym. Magn. s. v. πλίγμα το διάστημα των ποδών, mit obiger Beschreibung, so dürfte als die einzige richtige und nothwendige Aenderung im Texte des Hesychios erscheinen περιβάντες für παραβάντες.

und Verwendung der Wächter (φολακες) auf das sorgfaltigste regelt und behandelt, hat bei der Aufzählung der Kriegsübungen (z. B. de legg. VIII, p. 834) an diese Uebung nicht gedacht, wohl aber anderswo (de legg. VII p. 796, A; p. 814, C. D) sich dahin ausgesprochen, es sei dasjenige, was in der Ringkunst Antaios und Kerkyon, oder im Faustkampf Epeios und Amykos nur aus unnützem Wetteifer ersonnen hätten, der Beachtung nicht werth, weil es zur Theilnahme am Kriege keinen Nutzen bringe; es müsse vielmehr das Ringen, welches unter allen Leibesübungen die meiste Verwandtschaft habe mit einem Kampfe in der Schlacht (vgl. ein Beispiel oben S. 361) nur wegen des letzteren geübt, nicht aber der Kriegskampf um des Ringens willen erlernt werden 1).

Dass nun alle diese Uebungen des Ringens in tiefem Sand und ttberhaupt in weichem Boden vorgenommen wurden, haben wir bereits bemerkt2), ebenso, dass nach Beendigung derselben für die Reinigung durch Bäder gesorgt war Mit den Gymnasien wenigstens war in der Regel eine vollständige Badeinrichtung verbunden, und sie unterschieden sich von den eigentlichen Badanstalten oder Thermen nur darin, dass den letzteren die Räume für die gymnastischen Uebungen fehlten. In späterer Zeit vereinigte der Luxus allerdings in den Thermen auch für die beiden Zwecke die geeigneten Lokalitäten, jedoch in der Art, dass die Uebungssäle eine untergeordnete Bedeutung hatten. Hievon später bei den Gymnasien. Dass aber nach dem Bade der Aleiptes oder Jatraleiptes abermals ein kunstgerechtes Kneten und Einreiben der Glieder mit Oel besorgte, ist schon erwähnt worden; nur ist hier, wo wir mit unserer Erörterung der palästrischen Uebungen zu Ende sind, noch daran insbesondere zu erinnern, dass unmittelbar nach dem Ringkampfe und beim Baden, wann die Ringer, wie es in der S 344 angeführten Stelle aus Lukianos geschildert ist, am ganzen Körper mit Staub und Sand überklebt und überzogen waren, all dieser Schmutz mit dem Schabeisen oder der Striegel (στλεγγίς, ξυστρις, ξύστρα, strigilis) von der Haut abgeschabt und entfernt wurde. Die Striegel war ein löffelartig ausgehöhltes Instrument aus Knochen oder Rohr, Eisen oder Bronze, mit einem Griffe, worcin man die Hand steckte (clausula) und einer gebogenen Klinge, die mit einer hohlen Rinne (tubulatio) versehen war, durch welche Schweiss und Schmutz

<sup>1)</sup> De legg. VII, p. 814 D: ότι δει ταυτην (τήν πάλην) εκεινης (της πολεμικής μάχης) χαριν επιτηδεύειν, αλλ ούκ εκτίνην ταυτης ένεκα μανθάνειν.

<sup>2)</sup> Cf. Lukian. Anach. § 8 εν τω πηλω.

abging 1). Um die Klinge schlüpfrig zu machen und beim Gebrauche sich nicht die Haut zu verletzen, wurde sie zuvor mit einigen Tropfen Oel benetzt. Daher erscheint die Striegel oder Stlengis auf den vielen erhaltenen bildlichen Darstellungen meist in Verbindung mit einem kugelformigen Oelgefasse<sup>2</sup>). Dass es nun gerade das Geschaft des niedrigeren Aleiptes (unctor) oder Badeknechts war, die Badenden trocken zu reiben, den Schweiss mit der Striegel abzukratzen und dann den Körper abermals zu salben, ebenso die Art, wie man sich des Schabeisens bediente, zeigt deutlich die Abbildung einer Striegel auf einem im vorigen Jahrhundert an der Appischen Strasse entdeckten und bei Ficoroni, La bolla d'oro, p. 45 beschriebenen Frescogemalde von der man angenommen hat, dass sie moglicherweise Juvenal im Sinne hatte bei Vs. 422 der VI. Satire: callidus .... digitos impressit aliptes. Die Striegel, da sie sich, wie gesagt, ebenso gut auf das Bad wie auf den Ringkampf bezieht, ist demnach auf den alten Kunstdenkmälern überall als Wahrzeichen der Palästra anzuerkennen, gleich den Sprungkolben (άλτηρες) oder dem Oel- und Salbflaschehen von Leder λήκυθος 3). So erscheinen z. B. bei Panofka, Bilder antiken Lebens, Taf. I, No. 8 als Palastriten Epheben mit Halteren, Wurfspiess, Striegel, dazu ein dienender Knabe mit einer Lekythos und einem Stock; links hängen gleichfalls an der Wand Striegel, Salbfläschchen und Schwamm (σπογγιά); ebenso auf No. 9, wo ein Ephebe vor einem Marmorbecken (λουτήρ) steht und sich wascht, hinter ihm

<sup>1)</sup> Nach Pollux III, 154: εκαλειτο δε καὶ στλεγγίς καὶ ξύστρα, coll. X, 62: καὶ στλεγγίδες, καὶ ξυστριδας δ'αύτας αν τις είποι, Hesyeh. s. v. στλεγγίς ξύστρα, ware dem Anschein nach zwischen den Wörtern στλεγγίς und ξύστρα kein Unterschied. Dagegen wären nach Helladios bei Phot. Bibl. p. 533, 7: ἡ ξύστρα τῆς στλεγγίδος παλαιότερον, die ξύστραι alter und gewohnlich von Eisen gewesen, die στλεγγίδες dagegen von Rohr, nach Plutarch. Inst. Lac. 32, p. 239, A: στλεγγίσιν οὐ σιδηραίς, αλλα καλαμίναις εχρώντο. Schol. ad Plat. Charmid. p. 161, Ε: στλεγγίς ξύστρα το παλαι δε ἡ τοῦ καλαμου κόμη παρα Λάκωσιν, ἡ απεμάσσοντο. στλεγγίσματα ε τα περιξύσματα. κυρίως δε καλαμιναι ξυστραι κτλ.

<sup>2)</sup> Gerhard, Auserl. Gr. Vasenb. Taf. CCLXXVII. CCLXXXI. Vgl. Persius Sat. V, 126: I puer, et strigiles Crispini ad balnea defer! Eine Beschreibung bei Martial. Epigr. XIV, 51: Pergamus has misit curvo destringere ferro. Sueton. Aug. 80. Seneca ep. 56; merkwürdig ist, was Julius Capitolinus im Leben des Maximinus c. 4 von diesem anführt: sudores saepe suos excipiebat et in calices vel in vasculum mittebat, ita ut duos vel tres sextarios sni sudoris ostenderet. Darnach lässt sich wohl das Bedürfniss derartiger Instrumente ermessen.

<sup>3)</sup> Dorisch auch ολπα, Theokrit. Id. II, 156, ampulla oder ολπις, auch von Silber, XVIII, 45: αργυρέας έξ ολπισος υγρόν αλειφαρ λασδόμενα...

hängen zwei Schwämme und Striegel, darüber ist eine Inschrift sichtbar, welche Panofka ergänzt mit πρὸς ἀπόλουσιν d. i. zum Abwaschen.

Ein vollständiger Reinigungsapparat,



a) Oelflaschehen,b) Schabeisen,c) Spiegel,

bestehend aus einer an Schnüren hängenden kugelförmigen Oelflasche, aus Schabeisen von verschiedener Länge und aus einem Handspiegel, wird im Original im Museo Borbonico aufbewahrt, im Museo Chiaramonti aber die schöne, unter dem Namen λποξυόμενος bekannte Statue eines sich abschabenden Athleten, welche uns am deutlichsten den Gebrauch der Schabeisen zeigt 1). Diese Wahrzeichen insgesammt bedeuten also, wie der Leser sieht, den Inbegriff eines behäbigen und anständigen Lebens, welchem es nicht an demjenigen gebricht, was bei den Alten für mehr galt als ein blosser Confort, an dem täglichen Bad und an erheiterndem gymnastischen Spiel 2).

Wir haben hier eine passende Gelegenheit erlangt, um auch der Schwimmübung en und des Schwimmunterrichts zu gedenken. Zwar wurde schon oben S. 151 gelegentlich der Erwähnung eines unsicheren Schwimmspiels (παιδιά ἐν ὕδατι) hervorgehoben, dass wir von der Schwimmübung der Hellenen so viel wie nichts wissen; indessen wie zweifelhaft auch die betreffenden Angaben über das Einzelne lauten mögen, so steht gleichwohl test, dass es an einem eigentlichen Unterricht in dieser vortrefflichen Leibesübung nicht gefehlt haben kann. Dass überhaupt das Bad bei den Griechen und Römern zu den täglichen Lebensbedürfnissen gehörte, wird der Leser nach den Einzelheiten, die wir soeben über das Einölen und Bestäuben der Ringer und besonders über den Ringkampf im Herumwälzen auf dem lehmigen und sandbestreuten Boden der Palästra vorgebracht haben, als sich von selbst verstehend annehmen 3). Daher auch die häufige Darstellung von Badescenen auf antiken Bildwerken 4); und schon die

<sup>1)</sup> Vgl. Guhl und Koner a. a. O. Seite 243. Hosych, s. v. ξυστρολήχυθον· χαδη καὶ βίσσα (βησία Albert.) ελαίου λουτρικά. Der Codex hat κάδη, καὶ βίσσα.

<sup>2)</sup> Daher die scherzhaften Beziehungen bei Cicero de fin. IV, 12, 30: ut mihi in hoc Stoici iocari videantur interdum, quum ita dicant, si ad illam vitam, quae cum virtute degatur, ampulla aut strigilis accedat, sumpturum sapientem eam vitam potius, quo haec adiecta sint, nec beatiorem tamen ob eam caussam fore

<sup>3)</sup> Cf. Theokrit. Id. 23, 56 sq.: βαίνε δ' ες αθλως || γυμναστών, καὶ τήλε φίλων επεμαίετο λουτρών. Ovid. Trist. III, 12, 21 sq.: nunc, ubi perfusa est oleo labente iuventus, || defessos artus Virgine tingit aqua. Vgl. Heindorf zu Horat. Serm. II, 1, 7: ter uncti transnanto Tiberim sqq.

<sup>4)</sup> Vgl Krause a. a. O. II, Seite 932 f.

Homerischen Helden gebrauchen nach der heissen Anstrengung im Schlachtgetümmel ein kaltes Fluss- oder Seebad oder auch ein behagliches warmes Bad in der Wanne 1), und bis in die spatere Epoche lässt sich die Sitte nachweisen, dass der gastlich aufgenommene Fremdling vorerst mit einem warmen Bad erquickt und hierauf mit Speise und Trank und den bei dem Mahle üblichen Ergetzungen bedacht wird. Bei einer solchen Allgemeinheit dieses Bedürfnisses begreift es sich, dass in derselben Weise, wie mit der Zeit immer prächtigere und umfangreichere Gymnasien und Palastren erbaut wurden, auch für öffentliche Bäder nach und nach die grossartigsten Anlagen und mit einem unglaublichen Luxus ausgestatteten Gebäulichkeiten eingerichtet wurden, wie sie uns in den prunkenden Thermen der Römer und den kostspieligen Balancien der späteren Griechen geschildert werden. Wie stark in dieser Beziehung das allgemeine Bedürfniss in der römischen Kaiserzeit, zumal in dichtbevölkerten Stadten, sich geltend machte, darüber gibt uns eine Anzahl Briefe des jüngeren Plinius besonderen Aufschluss, die derselbe als Statthalter von Bithynien an seinen kaiserlichen Freund Trajanus gerichtet hat und worin er die Erbauung oder Wiederherstellung gewisser Gymnasien mit ihren öffentlichen Badern und kostspieligen Wasserleitungen befürwortet 2). Die natürliche Folge war denn auch, dass in der Epoche einer entschiedenen Vorliebe für derartige kolossale Bauten die Benennungen Thermen und Balaneien geradezu identificirt wurden mit den bescheideneren Namen Gymnasien und Palastren, wiewohl auch die letzteren schon hie und da, z. B. in der grossartigen Anlage der Neapolitanischen Palastra, die Bezeichnung Gymnasium verdrangt hatten 3). Sogar in einem Gegensatze zu den mit Strenge betriebenen Leibesübungen wird

<sup>1)</sup> acamivoc, vgl. die Belegstellen bei Krause I, S. 624, Anm. 1. 2. 3.

<sup>2)</sup> Cf. Plin. epp. X, 34. 35. 46. 47. 48, 5. 49, 2: gymnasiis indulgent Graeculi. So erwies sich nach Flavius Josephus de bello Judaico I, 21, 11. Herodes freigebig gegen mehrere Stadte: Τριπόλει μὲν γάρ καὶ Δαμασκῷ καὶ Πτολεμαίδι γυ μνάσια, Βυβλῷ δὲ τείχος, ἐξεδρας τε καὶ στοὰς καὶ ναους καὶ αγορας Βηρύτῷ κατασκευάσας καὶ Τυρῷ, Σιδῶνί γε μὴν καὶ Δαμσκῷ δέατρα, Δαοδικεῦσι δὲ τοῖς παραλίοις υδάτων είσαγωγήν, 'Ασκαλωνίταις δὲ βαλανεῖα καὶ κρηνας πολυτελεῖς κτλ.

<sup>3)</sup> Vgl. oben S. 253 und die Stellen aus Pseudo-Xenophon de Athen. rep. S. 260, Anm. 3; dazu Suidas s. ν. γυμνασία: αλειπήρια , βαλανεῖα ή λουτρα. Lukiau. Nigrin § 13: καν εν γυμνασίοις καὶ λουτροῖς ὀχληρὸς ν κτλ. und mit Bezugnahme auf die in der vorhergehenden Anmerk. angeführte Stelle aus Flavius Josephus, Rhodigin. L. A. XXX. 19, p. 1697: hinc emanasse arbitror, ut balnea etiam gymnasia dicerentur, quod in Judaico bello monstrat Josephus etc.

das übermässige Baden als Zeichen eintretender Verweichlichung frühzeitig genannt, z. B. von Aristophanes in den "Wolken", Vs. 1047 f. "Das ist es, eben das ist's,

Was, weil es jetzt den ganzen Tag im Munde führt die Jugend, Die Badehäuser überfüllt, den Ringerplatz entvölkert." Auf der andern Seite jedoch gestattet uns schon das allbekannte Sprichwort "Er kennt weder die Schwimmkunst noch die Buchstaben" (unts νείν μήτε γράμματα) gerade wegen dieser Zusammenstellung des Schwimmens mit dem gewöhnlichen Elementarunterricht den Schluss, dass ersteres im Volke für eine treffliche Uebung galt und seine Kenntniss allgemein und von Jedermann vorausgesetzt wurde, so dass derjenige, der sich diese Kunst nicht aneignete, geradezu einem rohen und ungebildeten Idioten gleichgestellt ward 1). Wenigstens stimmt dieses zunächst mit Bezug auf die athenischen Verhältnisse überein mit den gelegentlichen Angaben<sup>2</sup>). Von den ausgebildeten kriegerischen Uebungen der Epheben an und im Wasser haben wir zwar erst später zu handeln; indessen dürfen wir auch bezüglich der Knaben und ihrer gymnastischen Uebungen einen eigenen Unterricht im Schwimmen voraussetzen, zumal bei den Spartanern, und dies um so eher, als im entgegengesetzten Fall auch jene beglaubigten Spiele, die auf einem von tiefen Wassergräben umzirkten Platze vorgenommen wurden (vgl. Seite 151) sinnlos bleiben würden. Denn hiebei kam doch jedenfalls die Möglichkeit in Betracht, dass einer der Spielenden ins Wasser stürzte3). Jeder Knabe also, der überhaupt im Stande war an den regelmässigen Uebungen Theil zu nehmen, musste bei Zeiten mit der Gefahr vertraut werden, nicht erst dann, wann er als Krieger mit Waffen und Rüstzeug einen Fluss durchschwimmen sollte. In dieser Beziehung war daher den Spartiaten der Eurotas, was den Römern der Tiber; nach den stauberfüllten Uebungen im grossen Dro-

Cf. Plat. legg. III, p. 689, Ε: τους δε τουναντίον εχοντας τούτων ως σοφούς τε προσρητεον, αν καί, τὸ λεγόμενον, μήτε γράμματα μήτε νεῖν ἐπιστωνται, καὶ τὰς ἀρχάς δοτεον ως εμφροσι.

<sup>2)</sup> Vgl. Paroemiographi graec. cdd. Schneidew. et Leutsch, tom. I, p. 278: μήτε νειν μήτε γράμματα επί των άμαθων ταυτα γάρ εκ παιδόθεν εν ταῖς Αθηναις εμάνθανον, tom. II, p. 39: μήτε νειν μήτε γράμματα ή παροιμία επί των τα πάντα άμαθων οι γάρ Αθηναιοι εύθος έκ παίδων κολομβάν καὶ γράμματα εδιδάσκοντο. Cf. Festus ed. Mueller. p. 166, 2, wo aus Plautus, Aulul. IV, 1, 9 citirt wird: quasi pueri, qui nare discunt, scirpea induitur ratis. Heindorf zu Horat. Serm. I, 4, 120: nabis sine cortice.

<sup>8)</sup> Was dagegen Plutarch anführt, Inst. Lacon. 5: καὶ λουτρῶν καὶ άλειμμάτων κατὰ το πλεῖστον (διετελουν) ἀπεχόμενοι, bezieht sich offenbar nur auf warme und verweichlichende Bader, auf das Einsalben u. s. f.

mos bei Sparta oder auf dem rönischen Campus Martius erquickte man sieh durch ein Flussbad und säuberte sieh von all den Spuren der sandigen Ringstätte. Suetonius berichtet uns sogar (vit. Aug. c. 64), dass Augustus in eigener Person seine Enkel im Schwimmen unterrichtet habe. Wenn wir nun auch, wie gesagt, für das hier in Frage stehende Knabenalter aller näheren Angaben entbehren, so fehlt es uns doch an denselben nicht für ein späteres, weshalb wir bei der Ausbildung der Epheben auf die pädagogisch kriegerische und allgemein dätetische Bedeutung des Schwimmens zurückkommen werden.

So begreift es sich denn, wie diese von den Doriern ausgegangenen 1), unablässig und in geregeltem Stufengange gelehrten und betriebenen gymnastischen Uebungen der Palästra und des Gymnasiums, zumal in jenen zwei Hauptarten, worauf ihrer hohen Bedeutung halber und nicht aus blossem Zufall gerade die meisten der erhaltenen Abbildungen von Knabenpalastrik sich beziehen, nämlich in der Gymnastik des Laufens und des Ringens, zu der beispiellosen ethisch-padagogischen und nationalen Bedeutung und Einwirkung in den meistentwickelten antiken Staaten gelangen konnten und mussten, wie wir sie schon früher betrachteten und in einer späteren Abtheilung dieses Werkes noch einmal vorzugsweise nach der Seite der kriegerischen Wehrfähigkeit der gesammten Jugend zu betrachten haben werden. Auch ohne die bekannten Erziehungsmassregeln des einseitigen Platonischen Idealstaates glaubte man daher bei den Hellenen die Hauptsache in diesen Stücken von der hergebrachten Zucht und Strenge der Erziehung und des Unterrichts durch die Familienmitglieder sowohl, als durch die einzelnen Lehrer und Aufseher der Turnschule und des auch für die geistige Fortbildung so vortheilhaft eingerichteten Gymnasiums erwarten zu dürsen. In diesem Sinn wird z. B. sogar der Gedanke, dass die Kinder eines Vaters in der Regel an Leibesgestalt dem Vater gleichen, bedeutsam beschränkt durch Hinweisung auf den Einfluss der Palästra und der Schule, welche schon äusserlich einen so auffallenden Unterschied zwischen Geschwistern zuwege brachten 2).

<sup>1)</sup> Cf. Plat. de rep. p. 452, D: ότε ήρχοντο τῶν γυμνασίων πρῶτοι μὲν Κρῆτες, ἔπειτα Λακεδαιμόνιοι κτλ.

<sup>2)</sup> Vgl. Euripid. Elektr.

<sup>v. 522 sq. φιλεί γαρ, αιμα ταύτον οἶς αν η πατρός,
τα πόλλ' ομοια σώματος πεφυκέναι. Dagegen
v. 527 sqq. ἔπειτα χαιτης πῶς συνοισεται πλόχος,
ὁ μὲν παλαίστραις ανδρός εύγενοῦς τραφείς,
ὁ δὲ χτενισμοῖς δῆλος; αλλ' ἀμηχανον χτλ.</sup> 

Dass bei solcher Sorgfalt für die Uebungen in der Palästra auch ein sehr grosses Gewicht auf die Thätigkeit und die Eigenschaften des ersten Turnlehrers oder des Pädotriben gelegt wurde, davon war bereits die Rede. Der Gott der Palästra vorzugsweise, nämlich Hermes, galt darum auch als Patron der palästrischen Lehrer, ja er war selbst der beste Padotribe (Lukian. dial. dcor. 27, 2); und selbstverstandlich war es der Padotribe, der nächst den Aufsehern über die Zucht in der öffentlichen Erziehung, namlich den oben S. 282 erwähnten Behörden, auf das geistige und leibliche Wohl seiner Zöglinge zu achten, also nicht etwa, nach moderner Weise, bloss zu lehren und zu unterrichten, sondern zu erziehen und zu bilden hatte. Wenn auch nicht in dem Masse, wie man es von dem berufsmässig und wissenschaftlich gebildeten Gymnastes verlangte, musste der Turnlehrer der Palastra gleichwohl selbstandig zu entscheiden wissen, welche Uebung und für welches Alter der Knaben mehr oder weniger geeignet war, um im Sinne dieser und jener Erziehungsfrage oder auch in allgemein diatetischer Behandlung der jugendlichen Leiber Tag für Tag seinen Unterricht fortzuführen und entsprechend zu modificiren. Die genauen und ins Einzelne gehenden Vorschriften in solchem Betreff, wie sie in diatetischer Beziehung ausführlich Galenos, in gymnastischer besonders Philostratos aufgezeichnet haben, lassen uns darüber nicht zweifeln. Man vergleiche nur einmal z. B. in der Schrift des letzteren über die Gymnastik das 46. Kapitel, welches also lautet: Einen schlimmen Fehler begehen auch diejenigen (Turnlehrer), welche den jungen Turner (παίδα αθλητην) nackt sich üben lassen, als wie einen Mann, und ihm gestatten sich vorher den Magen zu füllen (την γαστέρα προβαρύνειν) und dann während der Uebung rülpsend auf- und abzugehen, Missgriffe, wodurch die schlechten Erzieher ihrem Zögling alle jugendliche Munterkeit rauben, indem sie so zur Trägheit, Saumseligkeit, Schwerfalligkeit und einer dem blühenden Alter ganz fremden Feigheit geradezu anhalten. Bewegung sollten sie machen lassen, wie die Ringschule, und zwar verstehe ich darunter mehrfache Fussund Handbewegungen .... (der Text hat hier eine Störung und Verstümmelung erlitten); ferner soll der Knabe mit den Handen dazu klatschen, da solche Uebungen eifriger betrieben werden. Nach dieser Methode betrieb Helix Phoinix (ein Olympionike) die Gymnastik, nicht nur als Knabe, sondern auch im Mannesalter, und ward eines rühmlichen Namens würdiger als alle diejenigen, von denen mir bekannt ist, dass sie mit derselben heiteren Leichtigkeit zu turnen pflegten.

Solcher Stellen könnten wir eine Menge vorführen; es wird jedoch das Gesagte genügen, um dem Leser ein Bild all der mannig-

faltigen palästrischen Uebungen und eine Vorstellung von der Reichhaltigkeit und Nachhaltigkeit des ganzen Betriebs der Gymnastik vom siebenten Lebensjahre des Knaben an einzuprägen. Was heutzutage die natürliche Entwickelung jedes gesunden und muntern Jungen mit sich bringt, dass er frühzeitig an seinen Spielgenossen die oben beschriebenen zwei einfachsten Arten des Ringkampfes erproben mag, nämlich einen Kampf im Stehen und einen andern im Liegen oder vielmehr im Herumwalzen, dieses echte und natürliche, damals nicht durch ganz verkehrte Begriffe von Artigkeit und Schicklichkeit im Kinderleben verkümmerte oder ganzlich geraubte Glück der Kinderjahre und der freien köstlichen Spieljahre des Knaben, genossen im Alterthum nicht etwa nur kräftige aber halb verwahrloste Dorfjungen, sondern die gesammte griechische und romische Knabenwelt übte dies Alles naturgemass, wie wir früher in den Spielen sahen, und mittelst der eben geschilderten Unterweisung in der Palästra. Indem der Padotribe die natürliche Lust zu Kampfen und Kraftproben bandigte und regelte und im Einklang mit der körperlichen Entwickelung modificirte und steigerte, wechselten Spiel und Ernst, Erholung und Arbeit, leibliche und geistige Thätigkeit in frühzeitiger und unablässiger Uebung, die schliesslich ihren Ausgangspunkt allerdings im öffentlichen Agon hatte, d. i. in dem brennenden Wetteifer, des Vaterlandes und des Stammes Ehre in der grossen Nationalversammlung bei den heiligen Spielen zu schirmen und zu mehren, und nicht in dem blossen ruhigen und behabigen Bewusstsein des eigenen innern Werthes; die aber doch wenigstens geeignet war, die schlummernde Begabung des Jünglings zu wecken und den Stolz, einem solchen Kreise von Bürgern anzugehoren, auch zu Thaten zu spornen und zu Leistungen, die, wenngleich in weniger als drei Jahrhunderten erblüht, dennoch als "hellenische Bildung", wie dies Perikles, nach dem Berichte bei Thukydides, mit prophetischem Auge vorausgesehen, auf immerdar werden angestaunt werden müssen. Mit einem Worte (heisst es gegen den Schluss jener berühmten Rede des Perikles über Athen): ganz Athen ist eine Schule Griechenlands und jeder Einzelne von uns ist nach meiner Ansicht im Stande, sich für alles Mögliche tüchtig zu machen und dabei mit Anmuth und Gewandtheit aufzutreten; und dass dies nicht nur ein Wortgepränge für diese Gelegenheit, sondern Thatsache und Wirklichkeit ist, beweist die Macht unseres Staates selbst, die wir durch diese unsere Eigenschaften gegründet haben. . . . Von dieser Macht haben wir grosse Denkmaler und sprechende Zeugnisse aufgestellt und werden dafür von Mit- und Nachwelt Bewunderung einernten, ja, wir bedürfen nicht einmal der Lobgesänge

eines Homer oder wer sonst mit Heldengedichten den Augenblick erheitert, aber seine Dichtung sehr bald durch die Wirklichkeit widerlegt sieht, haben uns vielmehr in allen Ländern und Meeren mit kühnen Unternehmungen Bahn gebrochen und überall unvergängliche Andenken im Guten oder Bösen hinterlassen<sup>1</sup>).

Durch diese Sorgfalt des Padotriben, sowie der überwachenden Behörde wurden in der Ringschule möglichst gleichalte oder doch gleichkraftige Knaben zusammengestellt und überhaupt Alles durch eine bestimmte rationelle Ordnung in den Uebungen festgestellt, die wir später noch näher kennen lernen werden. Nach dem Loose dagegen paarte man erst die erwachsenen Ringer und Faustkämpfer bei den offentlichen Agonen (vgl. Krause S. 363). Doch ehe wir uns wieder den körperlichen Uebungen der Knaben und zunächst der Zusammenfassung derselben im Fünfkampf oder Pentathlon zuwenden, mag hier noch einmal<sup>2</sup>) ein kleines drastisches Gesammtbild gymnastischer Uebungen und des Badelebens aus jenem Schriftsteller einen Platz finden, der allerdings, trotz der unheilbaren Schäden seines Zeitalters, wie kaum ein anderer erglüht war für eine gleichmässige Erziehung der Jugend und vollendete Durchbildung des Menschen nach der geistigen und leiblichen Seite, namlich aus Lukianos Lexiphanes, wo § 5 also erzählt wird: Als wir ins Gymnasium eingetreten waren, so übte sich der eine im Fingerspiel (ακροχειρισμός), der andere im Nackenrdehen (τραχηλισμός) und im stehenden Ringkampf, dieser salbte sich mit Oel und renkte seine Glieder um den Gegner (ελυγίζετο), jener stemmte seine Brust dem grossen Schwungsack (χωρυχός) entgegen, dort schleuderte einer faustgrosse Bleikugeln mit Gezisch aus der Hand. Hierauf, nachdem wir auf einander losgeschlagen, uns durch List von hinten niedergeworfen (κατανωτισαμένοι) und unsere Uebung im Gymnasium gemacht hatten, entfernten wir uns, ich und Philinos, nachdem wir uns zuvor noch im warmen Bade hatten begiessen lassen; die andern aber tauchten in das kalte Bad häuptlings hinein wie Delphine und schwammen auf erstaunliche Weise unter dem Wasser umher. Dann wandte sich wiederum der eine dahin, der andere dorthin und ging jeder seinen Geschäften nach. Ich band mir die Fuss-

<sup>1)</sup> Cf. Thukydid. II, 41 init.: λεγω την πασαν πόλιν της Έλλαδος παιδευσιν είναι, med: μετα μεγαλων δε σημείων καὶ ου  $\frac{1}{2}$  τοι αμαρτυρόν γε την δυναμιν παρασχόμενοι τοις τε νον καὶ τοις επειτα θευμασθησόμεθα. Vgl. auch oben S. 217 ff.

<sup>2)</sup> Auf die noch nicht genügend erklarte, aber bedeutende Schilderung eines Ringkampfes bei Heliodoros Aethiop. X, 31 sq. kommen wir bei den Epheben zu sprechen.

sohlen und liess mir dann mit der gezahnten Badestriegel (τη οδοντωτη ξύστρα) den Kopf schaben und reinigen; ich war nämlich nicht mit der "Gartenfrisur", sondern mit einem Schopfe frisirt, als ob ich unlängst erst Kinnbart und Kopfhaar verloren gehabt hätte u. s. f.

### § 7.

# Der Wettkampf (ἀγων) und das Pentathlon (πένταθλον, quinquertium) oder das Schauturnen der Knaben

im Allgemeinen.

Auf die grosse pädagogische Bedeutung der hellenischen Agone wurde bereits in der Einleitung S. 187 ff. aufmerksam gemacht. Da wir nun keineswegs mit denjenigen, welche den Wetteifer als förderliches Mittel in der Erziehung oder im Unterricht nach Kräften einschränken oder geradezu beseitigen möchten, uns einverstanden erklären können, so liegt uns ob, ehe wir die im Leben der Alten überhaupt, wie in der gesammten Entwickelung der griechischen und römischen Jugend so bedeutsame Oeffentlichkeit und die Fruchtbarkeit des hieraus erzeugten Wetteifers, zumal für die Erziehung und die geistige Ausbildung der reiferen Jugend, nachzuweisen unternehmen, sehon hier beim Rückblick auf die sämmtlichen Uebungen der Knabenpalästra in allgemeinen Umrissen derartige Agone oder öffentliche Leistungen der Gymnastik zu charakterisiren.

Immerdar und allenthalben ist und bleibt der Wetteifer ein machtiger Hebel für Erziehung und Unterricht; einer der Hauptvorzüge des öffentlichen oder Schulunterrichts vor allem privaten beruht eben, wie dies von uns schon früher (S. 186 ff. und S. 208 ff.) hervorgehoben wurde, gerade auf dem einfachen Zusammensein einer gewissen Anzahl Knaben, deren Fleiss, Ordnungssinn und gesammte Entwickelung schon hiedurch allein bedeutend geweckt und gefördert werden. Gerne werden wir zugeben, dass die wahre Padagogik diesen Hebel allerdings nicht immerzu und nicht allzu absichtlich anwenden dürfe, wie dies in gewissen Schulen mitunter planmassig geschieht und geschehen ist, und dass es nicht selten weiser gehandelt ware, lieber auf ein Mehr des Erfolges unter Umständen zu verzichten, als alle

Triebfedern der Aemulation oder Nacheiferung springen zu lassen. Allein wenn dieses und jenes Erziehungs- und Unterrichtsmittel leicht missbraucht werden kann oder häufig genug auf verkehrte Weise angewendet wird, so ist es ja nicht ebendeshalb verwerflich 1). Wie darum der moderne Staat die Titel, Auszeichnungen und Ehrenstellen nicht ganz entbehren kann, so vermag es auch die kleine Schule nicht, allen Ehrgeiz abzuschwächen, weil er etwa ausarten konnte. Und so wurde die Sache naturgemass auch bei den Alten beurtheilt. Schon im Leben des Knaben weist z. B. Cicero das Element der Ehre nach, als etwas Allgemeines und in der menschlichen Natur Nothwendiges; weshalb im Knabenleben wie in einem Spiegel die menschliche Natur geschaut werde. Was für Bestrebungen des Wetteifers, ruft er aus, zeigen sich nicht da, welche Kampfe! wie sind sie ausser sich vor Freude, wenn sie gesiegt haben, wie schamen sich die Besiegten, welche Mühseligkeiten ertragen sie nicht, um unter ihren Altersgenossen die ersten zu sein, welch ein Gedächtniss haben sie nicht für diejenigen, welche sich wohlverdient gemacht haben! Auch in gereifteren Jahren, fahrt er weiter, muss Furcht vor Schande, d. i. vor dem Schlechten überhaupt, und Streben nach Ruhm vorwaltend sein, denn jeder muss erbittert sein gegen eine liederliche und schamlose Jugend (Cic, de fin. V, 22, 61 sq.). Cicero betrachtet somit das Streben nach Ruhm als die wesentliche Triebfeder zum Guten und hält es für hochst wichtig, dass der Staat durch Vorschriften und Einrichtungen dafür sorge, dass die Unterthanen nicht sowohl durch Furcht vor Strafe vom Bösen abgeschreckt würden, als vielmehr durch Scham (verecundia, cf. de rep. V, 4.). Auch Seneka ist der Ansicht, dass Geist und Wetteifer nicht eingeschränkt und durch sklavische Behandlung geschwächt werden dürfen. Weil aber der jugendliche Geist durch Lob sich hebe und gute Hoffnung von sich fassen lerne, aber gerade dadurch auch Uebermuth erzeugt werde, so müsse derselbe auf einer mittleren Bahn so gelenkt werden, dass man bald den Zaum

<sup>1)</sup> Wie in andern Stücken, so übertreibt M. de Pauw auch hierin seine einseitige Polemik gegen den Hellenismus; z. B. erklärt er tom. I, p. 150. Or il est dans la nature de l'emulation de ne connoître ni bornes ni milieu. Il falloit ou vaincre ou être vaincu: un grand effort amenoit un autre effort plus grand encore: on s'enervoit pour la défaite et on s'enervoit par la victoire etc. Freilich, sobald einmal irgendwo gar zu viele "Künstler" da sind und die Concurrenz immer zunimmt. dann fehlt es in keinem Zeitalter an den eutsprechenden Erscheinungen. Aber daraus folgt noch lange nicht, dass wir an gewisse ausserordentliche Leistungen antiken Wetteifers auch schon den Massstab moderner Eitelkeit und armseliger Reclame aniegen dürfen.

bald den Sporn anwende, ohne dass er etwas Niedriges oder Sklavisches erdulde (Seneca de ira II, 20. sq.). Der jugendliche Wetteifer soll mit Vorsicht geleitet werden und nur unter Vertrauten gestattet sein, damit nicht das Streben Andern zu schaden genährt werde. Nach dem Siege und einer guten That moge der Knabe sich glücklich fühlen; nicht aber soll er sich brüsten, was leicht in Uebermuth ausarte (ibid. II, 34, III, 5.). Und der ertahrene Quintilian verlangt für die Erziehung, dass das Kind gebeten und gelobt werde, dass es sich immer freue, etwas gewusst zu haben; wenn es bisweilen nichts lernen will, so soll man seine Eifersucht erwecken durch den Unterricht eines andern (vgl. auch oben S. 208 ff.). Auch soll es hie und da durch einen Wettkampf geweckt werden, durch die Einbildung, öfter gesiegt zu haben, und durch Belohnungen, wie sie diesem Alter angemessen sind u. dgl. (Quintil. Inst. or. I, 1, 15 sqq.). Wenn auch der Ehrgeiz an sich ein Laster sei, so sei derselbe doch sehr haufig die Quelle von Tugenden. Er wisse aus eigener Erfahrung, wie trefflich die Methode seiner Lehrer gewesen sei, die Knaben in mehrere Klassen zu theilen und sie dann nach der Ordnung ihrer Fahigkeiten einen Vortrag halten zu lassen, wobei über die grossere oder geringere Befähigung der Einzelnen formlich Gericht gehalten worden sei. Der Wettkampf um die Palme sei ungemein heftig gewesen, aber gar der Erste einer Klasse zu sein, das habe man bei weitem für das Schönste gehalten. Alle dreissig Tage sei der Kampf erneuert worden, damit der Sieger nicht schlaff werde und der Besiegte durch seinen Schmerz getrieben werde, die Schmach zu tilgen. Ihm scheine dies mehr angeregt zu haben, als die Ermahnungen der Lehrer, die Beaufsichtigung der Padagogen und die Wünsche der Eltern. Diese Nacheiferung sei in den Jahren zarter Jugend um so angenehmer, je leichter sie sei, denn man erhebe sich da nicht in die höchsten Regionen, sondern halte sich am liebsten an das Nachste, wie Weinstöcke sich erst an die niedrigsten Baumäste anschmiegen und sich dann zum Gipfel emporranken (ibid. I, 2.).

Das Certiren galt mithin im Alterthume durchgehends als ein anregendes und förderliches Mittel in Erziehung und Unterricht, und es wurde darum schon bei Kindern und Knaben in wetteifernden Spielen angewendet. Weiterhin aber beruhte ganz gewiss auch für die reiferen Knaben die Hauptlust beim Lernen und bei den gymnastischen Uebungen auf dem Wetteifer, auf dem Triebe sich auszuzeichnen, dieses nachzuahmen und jenes noch besser zu machen. Bedenkt man hiezu ferner, wie bei den Hellenen im Grunde das gesammte natio-

nale Leben in seiner ganzen fruchtbaren Eigenart, wie die epische Kunst, wie Musik und Lyrik und wie endlich in der vollendetsten Kunstgattung, dem Drama und seinen durch bürgerlichen Wetteifer mit solchem Prunk ausgestatteten Festchoren, alle Geisteskräfte der Hellenen mit allen blühenden Künsten sich vereinigten zu einem einzigen grossen festlichen Wettkampfe zu Ehren des Dionysos, dann begreift sich die unermessliche geistige und religiöse Bedeutung der griechischen Agonistik und des edelsten Wetteifers, der auf diesem Gebiete, in geschichtlicher Zeit an Götterfeste geknüpft und mit den Göttern als den eigentlichen Zuschauern verbunden, die Leibesübungen mit merkwürdiger Vorliebe und Virtuosität betrieb, der mittelst alter Satzungen und einfacher Gebräuche und durch eine innige Verbindung mit dem Cultus die ganze Nation bei den grossen heiligen Spielen ihrer Macht und Grösse sich bewusst werden liess, der jeden Einzelnen spornte und gegen die Tragheit des Fleisches schutzte, den wilden Trieb des Ehrgeizes ordnete und von der Selbstsucht möglichst klärte durch die veredelnde Zucht des Gesetzes und der Religion 1). Auch die Götter selbst liebten Spiel und Scherz 2), daher waren die hellenischen Spiele zugleich Feste der Götter. Spiele konnten selbst Staaten beglücken, wenn einer ihrer Bürger darin den Sieg errungen hatte; sie waren das gemeinsame Band, welches die gesammte Nation umschlang, sie waren aber auch das Feld, auf dem der Einzelne seine Kraft und edle Menschenbildung bekundete. Die Spiele waren daher wirklich eine ernsthafte Angelegenheit für alle Hellenen, nicht eine Sache modischen Wechsels oder tändelnder Laune und flüchtigen Zeitvertreibs. Sie waren ein Hebel der Cultur auf lange Zeiten hinaus, nachdem sie unter anderm zum Ausgangspunkte für die Zeitrechnung überhaupt geworden, und der ehrende Oelzweig oder Fichtenkranz war bis zur Epoche des Verfalls und des allgemeinen Haschens nach vermeintlich reellerem Gewinne der höchste Preis und die schönste Belohnung im Sinne der ganzen Nation 3).

Sind nun auch die Wettkämpfe an den Festspielen des griechischen Cultus, zu denen sich Einzelne berufsmässig ausbildeten, nicht

<sup>1)</sup> Vgl. auch E. Curtius, Götting. Festreden S. 1-22: Der Wettkampf, und von demselben: Olympia, ein Vortrag im wissensch. Verein zu Berl. 1852, Einleitung.

Cf. Plat. Cratyl. p. 406, Β: φιλοπαίγμονες γαρ καὶ οἱ θεοί, und oben S. 235
 ff.: εναγώνιοι οἱ θεοί. L. Preller, Griech. Mythologie I, S. 262.

<sup>3)</sup> Vgl. E. Curtius, a. a. O. Vergil. Aen. V, 110: viridesque coronae || et palmae, pretium victoribus; v. 309: tres praemia primi || accipient flavaque caput nectentur olivo. Horat. Carm. I, 1, 5; IV, 2, 17.

zu verwechseln mit den einfachen jugendlichen Leibesübungen, welche wir im Vorausgegangenen betrachtet haben, so erkennt man doch unsehwer den beiderseitigen Zusammenhang und Einfluss, und wie die Athletik selbst, nachdem sie durch ihre schulgerechte Behandlung in den Palästren aus den gewöhnlichen Uebungen sich entwickelt hatte, sobald sie einmal Selbstzweck geworden war, ausarten musste, während die reine, als Mittel zur allgemeinen Ausbildung des Menschen betrachtete Gymnastik ihren padagogischen Werth behielt. Bei der eigentlichen Agonistik ist ebendarum auch nicht an die Rücksicht auf den Krieg und die Vertheidigung des Vaterlandes zu denken; denn die Alten bemerken ausdrücklich, dass nur wenige Hieroniken oder Sieger in den heiligen Festspielen unter der grossen Anzahl Athleten, welche ihre Meisterschaft in einer Kampfart als Gewerbe behandelten und zu allen Jahreszeiten die grösseren Götterfeste und Kampfspiele besuchten, sich auch im Kriege ausgezeichnet hätten. Für die alte Athletik gilt daher die in den modernen Turnschriften wiederholt und eindringlich hervorgehobene militärische Bedeutung dieser Uebungen nichts, und lässt sich dieselbe, vom allgemeinen Erziehungsstandpunkt abgesehen, schon daraus als blosses Handwerk erkennen. Wenn man aber auch ihre Anwendbarkeit auf den Krieg gelten lassen wollte, "wie konnte diese Rücksicht jene Begeisterung entzündet haben, in der man wahnte, die hochste Stufe irdischen Glücks sei von dem Sieger errungen, und seine Sorge müsse sein, nicht schwindelnd auf dieser Höhe die Mässigung zu vergessen? Aus einer anderen und reineren Quelle muss diese Begeisterung geflossen sein. Das kraftvolle, uneigennützige, gottbegünstigte Spiel war ihnen ein frohes Abbild von dem Leben grosser Menschen, welche die lange Bahn schwerer Pflichten durchkämpfen, um sich an dem hochgesteckten Ziel des erquickenden Anhauchs künftiger Unsterblichkeit zu erfreuen" 1).

War nun auch der Gedanke an die Wahrhaftigkeit der Jugend und an die Vaterlandsvertheidigung von der hellenischen Gymnastik nicht etwa ausgeschlossen, wie man nach der obigen Auffassung meinen könnte<sup>2</sup>), so ist hier allerdings von neuem hervorzuheben, dass ausser diesen praktischen und allgemeinen Gründen, die der modernen Anschauung besonders entsprechen, bei den Hellenen vor Allem in solchen Dingen der ganz eigenthümliche Schönheitssinn des

<sup>1)</sup> Fr. Jacobs, Verm. Schr. III, S. 25.

<sup>2)</sup> Wir werden auf diesen Punkt später bei der Ephebenausbildung ausführlich zurückkommen.

Volkes waltete, ein überall wirkendes Bestreben durch vollkommenen Einklang zwischen geistiger und körperlicher Ausbildung die manneswürdige Bildung selbst zu gewinnen und an sich darzustellen. Daher dieser fröhliche unermüdliche Fleiss in den Leibesübungen, gegenüber den "im Schatten verkommenden Barbarenkörpern", wie Solon bei Lukianos sich ausdrückt (vgl. oben die Stellen S. 335 f.). Und dennoch, bei all diesem Eifer, immer wieder das richtige Mass! Auch die einseitige und handwerksmassige Athletik in ihrer Entartung zu blossen Kraftproductionen fallt gar bald einer gründlichen Verachtung anheim, weil sie jenem Begriffe der echten παιδεία nicht mehr entspricht. Daher aber auch der wiederholte Rath an Erzieher und Padotriben, nicht übermässig turnen zu lassen und nicht etwa das körperliche Wachsthum zu hemmen, wie z. B. von Seite des verstandigen Galenos (vgl. oben S. 196, Anm. 4; S. 314, Anm. Und für solch massigen und harmonischen Betrieb sorgte angelegentlich die Weisheit der früheren Gesetzgeber, welche mit glücklicher Benutzung der im Volke vorhandenen Gepflogenheiten auf nationaler Basis die Volksbildung allgemein nnd nicht mit angstlicher Fürsorge bis ins Einzelne regelten und überwachten. Musste damit nicht nothwendig ein langsameres Altern der Menschen zusammenhängen, mit diesem täglichen Betriebe fröhlicher, Leib und Geist erfrischender Uebungen? Mit Recht bestimmte darum das Alterthum die Jugendzeit bis zum vierzigsten, das wehrfähige Alter kräftiger Mannlichkeit aber bis zum sechzigsten Jahre; denn "diese Millionen, in deren Angesicht unserer Aerzte wohl sagen können, dass es überhaupt keinen gesunden Menschen gebe. . . . diese Quelle zahllosen sinnlichen und sittlichen Elends war dem gymnastisch gebildeten Hellenenthume der der alten guten Zeit, einem Staate wie Sparta, unbekannt und alle arztliche Kunde beschränkte sich lange auf aussere Verletzungen und auf diatetische Vorschriften und lag in den Händen der Turnlehrer. Ist ja auch die Gymnastik der einzigwahre naturgemässe und zugleich der beste Arzt des menschlichen Organismus" (O. H. Jager, a. a. O. Seite 104.).

Wenn uns nun schon früher der Begriff des nationalen Spiels und eines wahren echten Volksfestes (vgl. S. 14 f. 189.) ganz von selbst zu einer hohen Werthschätzung der hellenischen Agonistik und des Wetteifers im edlen Wortsinn führte, so gelangen wir, nach der Schilderung der vorzüglichsten Leibesübungen der Knaben insbesondere, schliesslich zu einem entsprechenden Akte der Zusammenfassung dieser Uebungen, wie er, analog dem Schauturnen der Erwachsenen, mit der Zeit auch für Knaben veranstaltet wurde. Natür-

lich meinen wir hier nicht jene bereits in der Einleitung S. 188 erwähnten Knabenagone, die als Seitenstück zu der ungebührlichen Ausartung der wandernden Athletik bei den vier grossen nationalen Spielen späterhin ebenfalls in Aufnahme kamen, sondern es ist uns zu thun um das treffliche und wirksame padagogische Moment im Pentathlon oder Füntkampfe, d. i. in der Zusammenfassung der bisher erörterten gymnastischen Uebungen der Knaben zu einem Ganzen. Das Pentathlon bestand nämlich aus dem Sprung, Lauf, Diskoswurf, Speerwurf und Ringkampf 1), und bildete also, wie man sieht, den Kern aller antiken Gymnastik. Es ward aber auch zur Lieblingsleistung der hellenischen Jugend bei den grossen Nationalfesten, bei denen es durch drei besondere Festvorstände oder Hellanoniken ausgezeichnet wurde; ja es war in Sparta, dem Staate des reinen europäischen oder dorischen Hellenenthums, in Folge uralter heiliger Gesetze die allein zugelassene und einzig gepflegte Gymnastik (vgl. Jäger a. a. O. S. 107). Das erste Mal wurden für Knaben Kampfpreise im Pentathlon in der 38. Olympiade ausgesetzt; indessen scheint das Pentathlon der Knaben zu Olympia nur einmal aufgeführt worden zu sein. Für den Wettkampf der jüngeren (παίδες νεωτεροί) wird zudem der Fünfkampf überhaupt nicht erwähnt, so dass man hieraus abnehmen kann, es habe in der Regel diese Uebung für die kleineren Knaben als zu anstrengend gegolten 2). Wir haben aus demselben Grunde früher (S. 325) das Werfen des Diskos bei den Uebungen der Kleineren wenigstens auf eine leichtere 3) Wurfscheibe beschränkt, Dadurch erhalten wir für unser Schauturnen des betreffenden Knabenalters das hinlanglich beglaubigte (vgl. Krause a. a. O.) Pentathlon der Knaben zwar nicht nach seinem vollen Umfang, sondern mit Abzug der schwierigsten und anstrengendsten Uebungen. Allein auch abgesehen von jenen Nachrichten und Abbildungen auf Kunstdenkmälern, die sich unzweifelhaft auf das jüngere Knabenalter beziehen und nicht auf angehende Epheben, ergibt sich schon aus der Sache selbst und aus ihrem systematischen Lehrbetrieb die Voraussetzung, dass es auch bei den Jüngeren gelegentlich zu einem allgemeinen Wettkampfe oder zu einem zusammengesetzten Schauturnen gekommen sein müsse. Denn es galt das Pentathlon, wie gesagt, als die schönste und auch nach des Aristoteles Urtheil allseitigste und vollkommenste aller Leibes-

<sup>1)</sup> Ueber die Benennung und Reihenfolge dieser Uebungen im Pentathlon vgl. besonders Philipp de pentathlo p. 27 sqq. 87 sqq. 113, und Kayser in seiner Recension des Krause'schen Werkes a. a. O. Seite 175. Wir kommen hierauf spater zurück.

<sup>2)</sup> Cf. Philipp de pentathlo p. 113; Krause, Gymnast. und Agon. I, S. 287.

<sup>3)</sup> Eustath. ad. Odyss. VIII, p. 1591, 23 sqq. nennt eine hölzerne, ξύλινος.

übungen. Die schönsten Menschen, bemerkt Aristoteles anderswo, sind die Pentathlen, weil sie zur Kraft und zur Schnelligkeit zugleich befähigt sind 1). In ihm vereinigten sich, wie sein Name sagt, die einzeln verhältnissmässig leichteren Uebungen: Springen, Laufen, Diskoswerfen und Schleudern des Wurfspiesses, zu einer grossen, in ihrer Zusammensetzung erschwerten Leistung, die bei den Hellenen bald als beliebtester und geachtetster Festagon sich ausbildete und stets als der am meisten geübte Kreis von Uebungen fortbestand. Mit der Achtung und Pflege, welche der Hellene gerade dem Pentathlon als der allseitigsten Uebung angedeihen liess, sprach er zugleich offenbar eine Missbilligung aus gegen solche, "welche mit Aufopferung der harmonischen wahren gymnastischen Körperbildung unedlen sklavischen handwerksmässigen Zweckes wegen sich dem einseitigen unfreien Bestreben der Athleten ergeben hatten; er wahrte hiemit unbewusst die wirkliche ideale Bedeutung der Gymnastik als harmonischer zweckfreier Kunstschöpfung des sinnlichen Menschen" (Jäger a. a. O. S. 108).

Dem heroischen Zeitalter waren indessen zusammengesetzte Kampfarten, wie das Pentathlon und das Pankration, noch unbekannt, und im Homerischen Epos zeichnen sich die auftretenden Agonisten meistens nur in einer Art des Wettkampfes aus. Nur Odysseus vereinigt in sich die Eigenschaften eines rüstigen Wettläufers, gewandten Ringers und Diskoswerfers und geübten Bogenschutzens, und würde demnach, wenn der Fünfkampf damals schon eingeführt gewesen wäre, als stattlicher Pentathlos erschienen sein (Krause, Gesch. d. Erz. S. 60). Darnach ist leicht zu ermessen, was von den Angaben späterer Dichter und Mythographen zu halten sei, die auch der früheren Epoche solche complicirte Wettkämpfe zuschreiben, wie Apollodor II, 4, 4 und Andere 2). Dass übrigens auch in der historischen Zeit immerhin auf das Laufen und Ringen der meiste Fleiss verwendet und das Hauptgewicht gelegt wurde, dies bezeugen uns die Nachrichten von Preisen, die für den blossen Sieg im Wettlauf und Ringkampf ertheilt wurden, desgleichen Angaben wie die folgende aus dem Pseudo-Platonischen Gesprache Die Nebenbuhler (p. 136): Mich dünkt, du meinst es etwa so wie in den Kampfspielen die Fünfkampfer (οι πένταθλοι) sich verhalten zu den Läufern oder Ringern (πρός τους δρομέας ή τους

<sup>1)</sup> Aristot. Rhet. I, 5: διὸ οἱ πένταθλοι χαλλιστοι, οτι πρός βιαν καὶ πρὸς ταχος αμα πεφυκασιν.

<sup>2)</sup> Ueber das Pentathlon bemerkt in dieser Hinsicht Pindar Isthm. J. 26: ου γάρ ην πεντάθλιον, αλλ' ἐφ' ἐκάστῳ ἔργματι κεῖτο τέλος.

παλαιστάς). Denn sie werden von diesen übertroffen in der eignen Uebung eines Jeden und stehen ihnen nach als die zweiten, unter den andern Kämpfern aber sind sie die ersten und besiegen sie. Zu so etwas, meinst du vielleicht, mache auch das Philosophiren diejenigen, welche sich mit dieser Beschäftigung einlassen, dass sie hinter den ersten zwar in dem Verständniss einer jeden Kunst zurückbleiben, die Andern aber, indem sie den zweiten Preis erlangen, übertreffen etc.

Bedenken wir also das von den alten Jugendbildnern und Erziehungsschriftstellern eifrig befürwortete und ganz naturgemäss aus der Praxis der Padotriben und Gymnasten sich ergebende stufen weise Fortschreiten von den leichteren zu den schwereren Körperübungen, wie solches schon aus dem Bisherigen geschlossen werden darf, so spricht allerdings gar vieles für die Annahme, dass mit Ausnahme derjenigen Knaben, die speciell für die Agonistik und für die Athletik ausgebildet wurden, die grosse Mehrzahl der Schüler der Palastra nur in denjenigen Uebungen unterrichtet wurde, bei denen entschieden ein pädagogisches Element in Betracht kam, namlich in den einfachen und leichteren Uebungen 1). Die bereits erwähnte Nachricht demnach, dass ein Pentathlon der Knaben nur einmal, in der 38. Olympiade, zu Olympia zur Aufführung gebracht und sogleich wieder für alle Zeiten abgeschafft worden sei<sup>2</sup>), ist keineswegs anzuzweifeln. Man mochte sofort eingesehen haben, dass zur Durchführung des Fünfkampfes eine grössere Ausdauer erforderlich war, als sie die Knaben gewöhnlich haben 3). Wenn aber gleichwohl Philostratos den Dauerlauf und das Pentathlon zu den leichteren Uebungen rechnet4), so bezieht sich seine Bemerkung wohl auf die Anforderungen, welche hierüber an die Erwachsenen gestellt wurden; in cinzelnen Leistungen konnten sich allerdings auch Knaben hervorthun, wie denn z. B. ein Milesier Polymestor im Wettlaufe der Knaben siegte, nachdem ein solcher zum erstenmal in der 46. Olympiade veranstaltet worden war, nach Philostratos Kap. 13. Damit stimmt es auch, wenn derselbe Schriftsteller a. a. O., bei seiner Berücksich-

<sup>1)</sup> Vgl. Krause Gesch. d. Erz. S. 100.

<sup>2)</sup> Pansan. V, 9, 1: πενταθλόν τε γαρ παίδων έπὶ τις ογδοης όλυμπιαδος καὶ τριακοστης ετεθη, καί επ αύτω τον κότινον Εύτελίδα Λακεδαιμονίου λαβόντος ουκετι αρεστά Ηλείοις ην πεντάθλους εισεργεσθαι πατδας. Dieselbe Notiz bietet uns jetzt auch Philostrat. de gymn. c. 13 init.

<sup>8)</sup> Krause, bei Pauly S. 1012 s. fln.

<sup>4)</sup> De gymn. c. 11 med.: τα μεν ουν των χούφων γυμνάζεται ὁ δολιγοδρόμος καὶ ὁ πένταθλος · γαλεπόν των τοιούτων ουδέν. 26

tigung der Gesundheitsgymnastik (vgl. Kap. 14) und der berufsmässigen Athletik, im Allgemeinen auch einen Faustkampf der Knaben erwahnt und sogar seine Verwunderung darüber aussert, dass man erst mit der 145. Olympiade ein Pankration der Knaben aufgezeichnet habe. Freilich werden auch hier kraftige Knaben und angehende Jünglinge gemeint sein; wie denn z. B. der junge Herakles von Harpalykos, dem Sohne des Hermes, im Faustkampfe unterrichtet wurde, nach Theokritos XXIV, 13. So siegte Phaidimos aus Alexandria Troas um Olymp. 145 im Pankration der Knaben 1). Im Pentathlon der Knaben dagegen, welches in der 38. Olympiade abgehalten wurde, wird der Spartiate Eutelidas als Sieger genannt (Pausanias V, 9, 1); ein anderer Sieger im Knabenpentathlon wird auf einer Inschrift genannt (Bockh. C. J. no. 1418). Einer aus dem Geschlechte der Euxeniden, der zu Nemea im Pentathlon der Knaben gesiegt hatte, Sogenes, Sohn des Thearion, ist von Pindar besungen worden 2). Die Benennung παϊς πένταθλος, d. i. der im Fünfkampfe geübte oder siegreiche Knabe, findet sich ebenfalls häufig in den Aufzählungen und Bemerkungen des Pausanias 3), die sich bekanntlich an seine Beschreibungen von ihm gesehener Kunstdenkmäler und Siegerstatuen gewöhnlich anschliessen. Für das Pankration der Knaben vergleiche man u. a. die Darstellung eines solchen Kampfes bei Th. Panofka (Bilder antik. Leb. Taf. I, no. 4), worin der Padotribe mit einem Oelzweig erscheint und zur Rechten durch eine bartige Herme die Palastra angedeutet wird (vgl. oben S. 262); auffallend bleibt an dieser Zeichnung nach einer Glaspaste jedoch die grosse Ungleichheit der Knaben. Ebenda no. 7 erkennt man den beginnenden Ringkampf zweier Knaben; ebenso bei Gerhard Etrusk. und Kampan. Vasenbilder Taf. XXX. B, no. 22, bei Krause Taf. X, Fig. 29; XI, 32.

Dass diejenigen, welche sich um den Preis aus dem Pentathlon bewarben, vor dem Beginn des Wettkampfes in gewisse Klassen getheilt wurden, ist allerdings von vornherein wahrscheinlich und ergibt sich zudem auch aus den verschiedenen Bestimmungen über die Ordnung und Reihenfolge der einzelnen Kampfarten, welche uns in den Nachrichten über die vier grossen heiligen Spiele der Griechen und

<sup>1)</sup> Krause S. 776; weitere Beispiele bietet Krause S. 710. 712. 721. 724. 787. 745. 772. 774. 782. 800. Vgl. besonders die Notizen bei Krause S. 501, Anm. 17.

<sup>2)</sup> Cf. Pind. Nem. VII, 70, dazu Schol. und Dissen Explic. p. 416. 433 sqq.

<sup>8)</sup> Vgl. I, 35, 3; auch παῖς πενταθλήσας VI, 2, 5. Cf. Festus s. v. quinquertium — quinquertiones.

vorzugsweise über die olympischen erhalten sind 1), und die sich u. a. auch auf eine Auscheidung der Preisbewerber nach den Altersstufen beziehen. Was jedoch die Wettkampfe der Knaben betrifft, um die es hier uns allein zu thun ist, so geht aus allen den unsichern und verworrenen Angaben der Alten wenigstens soviel hervor, dass in einer früheren Periode zwei Klassen wettkämpfender Knaben und Jünglinge, in einer späteren dagegen in der Regel deren drei unterschieden wurden. Einmal namlich findet sich in älteren so gut wie in späteren Notizen kurzweg die Eintheilung in Knaben und Bartlose (παίδες και αγένειοι) oder auch in jüngere und altere Knaben (παίδες νεωτεροι και πρεσβύτεροι), dann aber auf einer grossen Anzahl von agonistischen und Ephebeninschriften die dreifache Unterscheidung in Jünglinge oder Knaben (παιδες) einer ersten, zweiten und dritten Ordnung (ταξις) oder einer ersten, zweiten und dritten Altersklasse (ήλιχία), und diese letztere Eintheilung scheint wenigstens für Athen eine bleibende gewesen zu sein2). Freilich bleibt es für uns immerhin zweifelhaft, ob die erste dieser drei Klassen oder Altersstufen auch wirklich auf die jüngsten Knaben und nicht auf angehende Epheben zu deuten ist. Denn wenn wir auch bei derartigen Wettkämpfen aller Knaben und Jünglinge die Möglichkeit nicht ableugnen wollen, dass auch einmal ein jüngerer Knabe den Sieg über alle Klasse davontragen konnte, sei es im Wettlauf oder sogar in einem Pentathlon, und dass es darum, was Kayser a. a. O. Seite 166 gegen die Bedenken Krause's Seite 268, Anm. geltend macht, eben dem Belieben der Einzelnen überlassen sein musste, ob sie diese Probe bestehen wollten, so ist es doch auf der andern Seite ebenso unwahrscheinlich als unerweislich, dass ein so ungleicher Wettkampf aller drei Klassen durcheinander stattgefunden hätte. Mag dies auch vielleicht beim allgemeinen Wettlauf und bei den gewöhnlichen Uebungen der Palästra bisweilen vorgekommen sein, für die öffentlichen Spiele wenigstens steht fest, dass solche und andere Ungleichheiten in den Vorbedingungen zum Agon durch das officielle Kampfgericht gewissenhaft constatirt und beseitigt werden mussten, wie denn z. B. in Olympia zu den Knabenagonen einem unverhaltnissmässig starken oder im Alter vorgerückten Knaben (παις) die Zulassung versagt wurde (Krause a. a. O.). Das Einzelne hierüber hangt jedoch, wie

<sup>1)</sup> Vgl. Krause Olympia S. 80 ff.

<sup>2)</sup> Cf. Pausan. VI. 6, 1. 14, 1; Philipp de pent. p. 111; Böckh C. Inscr. I, p. 355.

schon früher bemerkt wurde, so innig mit der Darstellung des wohlorganisirten Unterrichts und der Ausbildung der Epheben zusammen, dass wir erst später darauf eingehen können und daher mit diesen allgemeinen Andeutungen über die Blüthe des palästrischen und agonistischen Wetteifers, den öffentlichen Wettkampf, unsere Schilderung der Knabenturnschule im Alterthum beschliessen.

## Beilage zu Seite 307.

## Ueber den Springgraben (το σχαμμα).

Krause bemerkt über das σχαμμα in seinem Werke I, S. 393 ganz allgemein: τὸ σκάμμα, τα εσκαμμένα habe die Grenze geheissen, wo der Niedersprung stattfand, weil hier ein kleiner Graben oder Erdaufwurf gebildet wurde. Wann aber dieses Aufwerfen oder Graben vor sich ging, d. i. ob als Vorbereitung ein für allemal oder ob bei jeder einzelnen Uebung, darüber schweigt er; weiterhin S. 394 folgert er noch "mit Gewissheit, dass eine bestimmte Entfernung oder ein bestimmtes Mass vor dem Sprunge keineswegs festgestellt wurde, sondern dass der Ort, wo der erste Agonist niedergesprungen war, zum Massstab für die folgenden Agonisten diente. Hatte der Folgende den Ersteren übertroffen, so wurde eine neue Furche gemacht." Ebenso bereits Philipp De pentathlo sive quinquertio p. 38. Die anschaulichste Belehrung soll uns, nach Krause, die Stelle bei Pindar. Nem. V, 19 gewähren: μαχρά μοι δη αυτόθεν άλμαθ' υποσκάπτοι τις έχω γονάτων ἐλαφρὸν όρμαν, wozu der Schol. (34, S. 463 Böckh) bemerkt: η δε μεταφορά από των πενταθλων, οις σχάμματα σχάπτονται, όταν άλλωνται εκείνων γαρ κατά τον άγωνα πηδώντων υποσκάπτεται βόθρος, έχαστου το άλμα δειχνύς. Dieser Erklarung des Scholiasten stellte Dissen Expl. ad Pind. Nem. V, p. 397 die folgende gegenüber: Fuit in stadio sulcus per transversum ductus, τα εσκαμμένα, το σκαμμα, versus quem dirigerent saltum certantes, quemque assequi quam fieri posset proxime conarentur. Qui quum quinquaginta vulgo pedes abesset ab eo, unde prosiliebatur loco, tamen transsiluit eum Phayllus Crotoniata sqq. Hinc ortum proverbium ύπερ τα εσχαμμένα πηδαν, seu ύπερ τα εσχαμμένα άλλεσθαι. Krause aber verwirft diese letztere Erklärung als eine ganz unzulässige, weil der Scholiast

die seinige doch nicht "aus der Luft" habe greisen können; vielmehr habe hier dasselbe Verhältniss stattgefunden wie beim Diskoswurse, wo nicht ein Ziel oder eine bestimmte Entsernung, sondern die möglichste Weite den Sieg entschied, und wo nach jedem Wurse da, wo der Diskos niedergefallen, ein Zeichen gemacht wurde.

In der Hauptsache scheint Krause das Richtige gedacht zu haben, wenngleich eine Ausführung oder Erklärung über die einzelnen zweifelhaften Punkte bei ihm unterblieben ist. Indessen wirft ihm sein Recensent, L. Kayser a. a. O. Seite 171 vor, er habe nicht einmal bemerkt, dass seine Ansicht von obiger Stelle dem Pindar einen Solokismos leihe, da der Dichter, wenn Krause Recht hätte, offenbar υποσχάπτοι αν schreiben musste, was alsdann den Sinn gäbe: man könnte mir grosse Sprunge hinterher durch Graben bezeichnen; wahrend Pindar vielmehr auffordere, "ihm ein weites Ziel zu setzen, das er doch erreichen werde." Wo nicht, entstehe ein höchst matter Gedanke: man grabe mir die grossen Sprunge nach, die ich machen werde. "Abgesehen davon", meint Kayser, "wozu sollte es dienen, immer wieder neue Gräben zu ziehen, da ein Stab hinreichte, die Sprunge eines jeden der gegenwartigen Kampfer zu bezeichnen." Er selber erklart hierauf die Sache in der folgenden Weise: "Das σχάμμα war ein bestimmtes Ziel; wie weit man sich ihm genähert, bezeichneten σήματα. Dieses Resultat geben nun die Worte des Philostratos [De arte gymn. 55, ου γάρ ξυγχωρούσι (sc. οι νομοι) διαμετρείν το πηδημα, ην μή αρτίως έχη του ίχνους. Volckmar's Ausgabe, Aurich 1862, übersetzt die Stelle: non enim sinunt (leges) saltus fieri mensuram, nisi athletae gradus sit perfecte conformatus. Kayser fügt in seiner Ausgabe zur Erklärung hinzu: nisi firmiter insistat talis post saltum, ac βημα eius έδραῖον καὶ ευσημον deducatur ad terram.], dass die Gesetze nicht erlauben, den Sprung abzumessen, ehe der Schritt und die Haltung der Füsse in Ordnung ist." Wir können uns jedoch hieraus schwerlich eine klare Vorstellung vom σχαμμα bilden. Ebenso allgemein aussert sich Petersen in der Abhandlung über das griech. Gymnasium S. 21: es bedurfte zu den Sprungübungen nur kleiner Erhöhungen (βατηρ) und Gräben (σχάμμα), um Anfang und Ziel zu bezeichnen, breiterer Graben und grösserer Erdwalle, über die man sprang, welche alle leicht mit dem Spaten gegraben wurden. Dazu bemerkt er weiterhin S. 52: σκάμμα kommt in spateren Schriftstellern und Inschriften als ein wesentlicher Theil des Gymnasiums vor; die allmälige Veränderung seiner Bedeutung sei jedoch nicht mit Sicherheit nachzuweisen. "Ursprünglich war es ein Graben, bezeichnete aber später die durch Vertiefungen und Graben

unterschiedenen und abgegrenzten Theile des offenen Hofes, sowohl diejenigen, welche für Uebungen, als diejenigen, welche zum Spazieren bestimmt waren." Letzteres zeige Caelius Aurelianus (Tard.) II, 1: conficienda sunt ligna, quae transgredi pedibus nitantur aegrotantes, tunc etiam perfectis in terra lacunis deambulationem imperabimus, und weiterhin: ordinat praeterea idem Asclepiades in arenae spatio deambulationem, quod appellant scamma.

Auch durch die Erörterungen K. Fr. Hermann's in den Götting. Gel. Anz. 1844, No. 8 über ein Memoire von Roulez (die gymnastischen Uebungen auf einer Schaale von Vulci, in den Nouv. Mémoir. de l'Acad, de Bruxelles, XVI, 1843), als deren Resultat S. 69 hingestellt wird, dass σκάμμα und εσκαμμένα nicht scharf geschieden würden, hat die Sache nicht an Licht und Deutlichkeit gewonnen. Weit besser ist sie dagegen schon von Philipp in der zu wenig beachteten Abhandlung De pentathlo sive quinquertio, Berol. 1827, beleuchtet worden. Philipp stellt vor Allem in Abrede, dass τα εσχαμμένα genau dasselbe gewesen sei wie τὸ σχάμμα. Und wenn auch bei den Uebungen im Gymnasium, um Kraft und Behendigkeit zu steigern, nach einem bestimmten Ziel gesprungen worden sein mag, so lasse sich doch für den öffentlichen Wettkampf nach seiner ganzen Beschaffenheit kein solches Ziel des Sprunges festsetzen. Auch sei nicht abzusehen, wie sich die von Dissen a. a. O. angenommene Sprungweite von fünfzig Fuss beweisen lasse. Denn Suidas s. v. βατηρ, Eustath. ad Odyss. I, 155, Phavor. s. v. βατήρ, Hesych. s. v. βατήρ unterscheiden allerdings insofern, als sie unter βατηρ den Ort des Absprunges verstehen als Anfang des σχαμμα (Hesych. s. v. τὸ ακρον του σκαμματος των πενταθλων, αφ' ου αλλονται το πρωτον, Phavor. und Suidas s. v. άρχην του των πενταθλων σχαμματος, was Schneider im Wörterbuch ungenau mit βηλός und βαλβίς zusammenstellt als "die Schwelle, auf die man tritt, und die Schranken, aus welchen man beim Wettrennen auslauft".), während Pollux ausdrücklich τα ἐσκαμμένα als Ziel oder Grenze des Sprunges, δρος, bezeichnet (III, 151: το δε μέτρον του πηδήματος κανών, ο δε δρος τα εσκαμμένα, cf. Schol. ad Pind. Nem. V. 37). Was müsste man denn annehmen, frägt Philipp gegenüber der angeblichen Identitat von σχαμμα und εσχαμμενα, wenn keiner der Wettspringenden das Ziel erreichte? Oder wenn, was leicht vorkommen konnte, die Mehrzahl oder alle mit einander im Sprunge bis zu dieser Grenze gelangten? Ware dann etwa ein neues Ziel und hierauf abermals ein weiteres u. s. f. gesteckt worden? Die Ansicht Dissen's über das σχαμμα wird auch durch die Notiz des Scholiasten über Phayllos (vgl. S. 300) zu Lukian. Somn. sive Gall. 6: δρον έχων

(sc. ο ονειρος) τῆς πτήσεως τον οπορ τὰ εσχαμμένα ἡδη πηδα, nicht unterstützt; denn wenn allen Wettspringern das Ziel auf fünfzig Fuss Weite gesteckt war, in wiefern läge da noch etwas so Unerhörtes in der Leistung des Phayllos? Demgemass bietet Philipp a. a. O. Seite 40 die nachstehende Veranschaulichung der Sache:



A deutet den Ort des Absprunges an, βατήρ, bei welchem in der Linie be, am Rande des mit D bezeichneten σχάμμα (daher Hesych. s. v. βατήρα το άκρον του σχάμματος), die Springer sich aufstellten; e f geht auf die Linie, in welcher Grübchen (βοθροι) die Leistungen mehrerer Springer fixirten, so dass e f als Grenzlinie ganz besonders nnter der Bezeichnung τα εσκαμμένα zu verstehen ist. Hinter derselben ward, nach den angeführten Worten des Scholiasten zu Pindar, nach Bedürfniss eine zweite oder dritte Linie oder ein kleiner Graben gezogen, und der Zwischenraum hiess ebenfalls σχάμμα (nämlich das Ausgegrabene, Aufgeworfene); wer dasselbe im Weitsprunge nicht erreichte oder nicht zu überspringen vermochte, galt als Besiegter.

Wir haben zu dieser Darstellung indessen die Bemerkung hinzuzufügen, dass Philipp, nach unserer Ansicht mit Unrecht, auch auf die Linie b c den Ausdruck τὰ ἐσχαμμένα anwendet. Denn der Sprunggraben vorzugsweise, τὸ σχάμμα, musste jedenfalls ein bleibender sein in der Linie b c, während die anderen, τὰ σχάμματα oder τα ἐσχαμμένα wieder ausgeebnet werden konnten. Nur so gibt es einen vernünftigen Sinn, wenn das Wort σχάμμα geradezu den Augenblick des Kampfes und der Gefahr bezeichnen soll, wie bei Polybios XL, 5, 5: ουδέ γαρ ἐπὶ τοῦ σχάμματος ων, το δη λεγόμενον, ἐδύνατο λῆξαι κτλ. nam nec ad ipsum, ut aiunt, sulcum stans abstinere poterat etc. (ed. Firm. Did. Paris. 1852.), weil es als Gesammtausdruck für den ganzen Uebungsplatz in der Palästra, resp. Kampfplatz diente, ebenso wie das lateinische arena. Vgl. Arrian. dissert. Epictet. IV, 8, 26: εις τοσουτο σχάμμα προεχαλείτο πάντα όντιναοῦν, er forderte Jedermann zu

solchem Wettstreit heraus; wo schon das Verbum προκαλεισθαι, herausfordern, als unverträglich erscheint mit der matten Lesart σκέμμα, welche von Einigen gebilligt worden ist. Selbstverständlich hatte daher dieser Springgraben auch seine Bedeutung mit Bezug auf kriegerische Vorübungen, weshalb es in der auf S. 336 mitgetheilten Stelle aus Lukian's Anacharsis § 27 heisst: αλλά και υπεράλλεσθαι τάφρον, ει δέοι, η ει τι άλλο εμπόδιον κτλ. Dazu stimmt auch die Erklärung bei Hesychios s. ν. σκάμματα αγωνες, σταδια. Vgl. Etym. M. 192, 3; Eustath. 1404, 56; Aelius Dionys. und überhaupt die zu den Paroemiograph. graec. edd. Leutsch et Schneidew. I, p. 168, II, p. 224, p. 368: δίσκους ωθεί υπερ τα εσκαπηδαν υμοιον τὸ υπερβαθμιον ποδα τείνεις, angeführten Belegstellen.

Ob übrigens bei den öffentlichen Wettkämpfen oder im Pentathlon dieselbe genaue Vorrichtung für den Sprung vorhanden war, wie sie für die Palästra und das Gymnasium erweisbar ist, lässt sich allerdings mit Philipp (De pentathlo p. 41) bezweifeln. Nach unserer Ansicht jedoch dürften, gleich dem Wettlaufe, auch die Leistungen im Sprunge jedenfalls auf einem eigens dazu bestimmten und mit Sand bestreuten Platze abgenommen worden sein, wenn auch nicht jedesmal mit der gleichen Umständlichkeit ein eigentliches Gzauua vorbereitet sein mochte. Immerhin aber mag der Ring, innerhalb dessen der Wettkampf vor sich gehen sollte, mit einem Stab oder einer Hacke (σκαλίς, sarculum) im Sand abgegrenzt worden sein. Wenigstens wissen wir, dass bei den Römern für solche Zwecke an einem breiten Ende des Circus ein Kreis gezogen ward, aus welchem keiner der Ringkampfer heraustreten durfte. Auf Basreliefs nämlich mit Darstellungen eireensischer Spiele bemerkt man eine Hacke, die als Sandschaufel gelten kann (vgl. die Abbildung bei Anthony Rich Illustr. Worterb. s. v. sareulum) und einen Korb mit Sand (haphe, mehr hierüber oben beim Ringkampf S. 343). In diesem Sinn erkennt auch Krause S. 394 in der auf Vasen vorkommenden Figur mit einer Hacke ein charakteristisches Merkmal des Sprunges im Fünfkampf oder Pentathlon. Wenn er jedoch bei derselben Gelegenheit gegen Welcker (Zeitschr. f. d. Alt. I, 254) einwendet, diese Hacke sei "keineswegs auf das rutrum des Festus als Werkzeug einer athletisch en Uebung zu beziehen", so widerspricht er damit in einem Athem sich selber. Besonders anschaulich ist in diesem Punkte die Darstellung von fünf Jünglingen auf einer Vase der Sammlung König Ludwig's I. in der Pinakothek zu München, Saal IV, 803, A. Der mittelste ist im Begriff einen Diskos, den er mit beiden Händen hält, fortzuschleudern; neben ihm tibt sich ein zweiter mit dem Springstabe, an dem in der Mitte ein

Band befestigt ist; der dritte halt in der erhobenen Rechten ein Band, das vermuthlich die beiden Stäbe, die er in der Linken halt, zusammenhielt (so deutet es O. Jahn in seiner Beschreibung); neben ihm liegt eine Hacke, oben hängt eine Feldflasche (?). Auf der anderen Seite halt der vierte, neben dem ebenfalls eine Hacke liegt, zwei Stäbe in der Linken, mit ausgestreckter Rechten sieht er sich nach dem fünften um, der Halteren schwingt. — Bezüglich dieser Hacke bemerkt auch C. O. Müller in seiner Ausgabe des Festus s. v. rutrum: ephebus ille (nämlich auf dem Capitol) rutrum tenens quinquertio erat, quibus ad βίθρους faciendos in arena, quae σχάμμα dicebatur, rutro opus erat: hinc iste labor in exercitationem athletarum abiit. Mit derselben Benennung σχάμμα von σχάπτειν hangt auch die σχαπάνη zusammen, das Grabscheit, vgl. Theokrit. Idyll. IV, 10: χωχετ ἔχων σχαπάναν κτλ., wo ebenfalls von einem Ringer die Rede ist.

Was nun endlich den sprichwörtlichen Charakter der Redensart υπερ τα εσκαμμένα πηδαν anlangt, wie er aus der vorhin angeführten Stelle bei Polybios und aus der sochen erwähnten Sammlung griechischer Sprichwörter erhellt, so wird damit in erster Linie offenbar das Ueberschreiten einer bestimmten Grenze des Gewöhnlichen und Alltaglichen, der Massigung und Vorsicht, also auch im schlimmen Sinne bezeichnet, ungefahr in derselben Weise, wie in unserer Volkssprache mittelst des figurlichen Ausdrucks "über die Schnur hauen"; nämlich nicht im Besiegen und Uebertreffen Anderer, sondern "mehr thun als sich gebührt" wie Haase a. a. O. S. 404, 1 erläutert hat; wobei uns jedoch seine Bezichung auf den Vorturner oder Vorspringer nicht klar geworden ist. Damit stimmt auch Vitruv. V, 11, 3 extr. und Chrysostom, in laudem Pauli or, und allgemein Liban, oratt, III. tom. 373, R.: και η μεν παροιμία φησιν, υπέρ το σκάμμα, θαυμαζουσα τους τω πηδήματι παριόντας το μέτρον, eine Stelle, die abermals zu Gunsten unserer Annahme S. 306 spricht, dass σχαμμα nicht allein die Linie des Absprunges bezeichne, indessen darin ungenau ist, dass sie statt des gewöhnlichen Plurals υπερ τὰ εσχαμμένα den Singular als sprichwortliche Phrase anführt. Noch wollen wir die bezügliche Stelle bei Pollux III, 15 vollstandig anführen: zat Gev adderat (ο πενταθλος), βατηρ, αφ' ου και το πτον βατήρα κέκρουκεν", το δε μέτρον του πηδήματος κανών, ό δε όρος τα εσκαμμένα, όθεν επί των τον όρον ύπερπηδωντων οι παροιμιαζόμενοι λέγουσι πηδον υπερ τα εσχαμμένα. Vgl. auch Paroemiogr. gr. I, p. 221: αυτόν κέκρουκας τον βατήρα της θυρας οιν επ' αυτα άφιξαι τα πραγματα. Und Hesych. s. v. βαλβίς αφετηρία. και η αρχή της εισήδου και εξοδου· και η άφεσις των ίππων. και η θυρα του ίππικου. ένιοι

δε καμπτήρα. . . . . . . ξοτι δε και βαθμός. και ξρεισμα. s. v. βηλφ βαθμφ, βατήρι, ουδφ. Im schlimmen Sinn aber, gleich dem erwähnten volksthümlichen Ausdruck, steht die Redensart bei Platon im Kratylos p. 413, A: δοκώ τε ήση μακρότρα του προσήκοντος ερωταν και υπέρ τα εσκαμμένα αλλεσθαι, zu welcher Stelle auch Stallbaum in seiner Ausgabe bemerkt, es sei diese Metapher ganz besonders bei den Kirchenschriftstellern beliebt geworden. Achnlich gebraucht sie auch Eustath. ad Odyss. p. 302, 2. Dass die griechische Sprache eine Fülle von solchen bildlichen aus der Palastra und dem Leben der Agonisten entlehnten Ausdrücken ausgepragt hat, wurde wiederholt hervorgehoben, und hierauf geht auch die treffliche Bemerkung Philipp's S. 42: transilire, υπέρ τα ἐσκαμμένα πηδάν, nihil aliud est quam athletice ag er e, h. e. in modum hominum αμούσων, qui honos et modestiores mores non induerunt et importune omnia excedunt.

Nach Zenobios proverb. VI, 23 soll übrigens der sprichwortliche Ausdruck υπερ τα εσχαμμένα dem berühmten Weitsprung des Phayllos seine Entstehung verdanken, von dem bereits oben die Rede war. Bezeichnend ist jedoch für unsere Erklärung gerade auch ein Ausdruck des angeführten Parömiographen: υπερ τοὺς εσχαμμένους πεντήχοντα πόδας εἰς το στερεὸν ἥλατο, also auf harten, festen Grund, wo jedenfalls kein σχαμμα vorher gezogen war, oder über den gewöhnlichen mit Lehm und Sand, wie heutzutage mit Lohe, belegten Springraum hinaus. Aehnlich drückt sich über den Diskoswurf Statius aus, Theb. VI, 702: nec partem exiguam circi transversa quievit (sc.

moles praegravida); fit sonus, et fixa signatur terra sagitta.

Bezüglich des Phayllossprunges zu fünfundfünfzig Fuss findet in neuerer Zeit auch Lange, Die Leibesübungen S. 33, sich veranlasst, einem gründlichen Kenner der Litteratur über die Gymnastik, Wassmannsdorf, beizustimmen, der die gläubige Hinnahme der alten Angaben von diesem Sprung seitens der Philologen mit Grund verspottet habe. Da die Ueberlieferung, bemerkt er, an sich auf etwas Positivem zu beruhen scheint, starke Uebertreibung bei den genauen Messungen der Sprünge durch die Kampfrichter nicht wohl möglich war, endlich eine Emendation des überlieferten Epigramms (vgl. S. 300, Anm. 2) durchaus unzulässig erscheint, so gewinnt eine Erklarung an Wahrscheinlichkeit, welche Wassmannsdorf (Neue Jahrb. für die Turnkunst, herausg. von M. Kloss, VI, 1, S. 7, Anm.) als Vermuthung einiger Neugriechen (!) anführt, dass der Phayllossprung ein "Dreisprung" gewesen sei. Lange vergleicht nun hiemit die Abbildung nach einer Vase bei Krause Taf. IX b, Figur 25 b, die er also beschreibt: "Der Agonist ist in einer heftigen Schrittbewegung begriffen. Das linke Bein spreizt vor, während der linke Arm mit dem Sprungblei gebogen ist, so dass die Hand vor dem stark nach rechts gedrehten Leibe schwebt. Das rechte Bein stösst zum Sprunge ab, während der rechte Arm heftig rückwärts geschwungen ist. Der Kopf ist nach der rechten Schulter gewandt. Corrigirt man diese Stellung dahin, was bei der nicht sehr genauen Zeichnung der Vase gestattet ist, dass bei der betreffenden Armhaltung der rechte Fuss schon frei, dagegen der linke dem Niedersprunge nahe ist, so entsteht eine Stellung, welche der eines Dreisprungs mit Hantelschwung sehr gut entspricht, während sonst mit ihr ganz und gar nichts anzufangen ist".

Es mag sich so verhalten. Aber warum haben diese Sachverständigen nicht in derselben Weise und mit demselben Nachdruck den grossen S. 313, bei Krause S. 387, Anm., hervorgehobenen Dauerlauf in Zweifel gezogen? Klingen darüber die Angaben der Alten, wie diejenigen über ihre Tageslaufer (ημεροδρομοι), ebenso über ihre Tauch- und Schwimmkünstler u. dgl. weniger marchenhaft? Oder ist etwa auch der bekannte unerreichte Hochsprung Herzog Christoph's von Bayern nicht hinlanglich beglaubigt? Unseres Erachtens hätte man wohl daran gethan, zu dem Spotte über die "gläubige Hinnahme" der Notizen über den Phayllossprung von Seiten der Philologen wenigstens das Bedauern hinzuzufügen, dass uns die Physiologie des menschlichen Körpers bislange keinen Aufschluss darüber gegeben hat, ob ein derartiger Sprung absolut unmöglich sei. - Zwar fehlt es uns zur Beurtheilung eines ähnlichen hochberühmten Weitsprunges an einem Massstab für seine Wahrscheinlichkeit, da die Länge desselben nirgends ausdrücklich angegeben wird. Wer wollte nun aber darum jenen Salto de Alvarado, den Alvaradosprung, auf ein Drittel oder doch nahezu auf die Hälfte der Sprungweite reduciren, gleich dem Sprunge des Phayllos? Nämlich Will. H. Prescott, Gesch. der Eroberung von Mexiko II, S. 55, erzählt, nach mehreren übereinstimmenden Quellen, von Alvarado, dem Oberbefehlshaber eines spanischen Heerhaufens bei jenem schrecklichen Rückzuge der Spanier aus der Hauptstadt in der "traurigen Nacht" (noche triste), als sich Cortez und seine Gefährten in den See stürzten, derselbe habe angesichts der feindlichen Canots seine lange Lanze fest auf die Trümmer gesetzt, die auf dem Boden des See's umhergestreut lagen, sei mit aller Gewalt vorwarts gesprungen und habe so mit einem Sprunge über die weite Oeffnung (des Deiches oder Zugangs zur Stadt namlich) gesetzt. Azteken und Tlaskalaner starrten dies mit stummem Erstaunen an, und riefen, als sie die unglaubliche That gesehen, dies

ist sicherlich der "Tonatiuh" (Kind der Sonne). Der Sprung war aber so ungcheuer (fue tan estremado de grande el salto) dass Viele, welche die noch jetzt davon benannte Stelle sahen, erklärten, dass es ihnen unmöglich scheine. - Wahr ist es, manche Uebertreibung liess man sich in solchen Dingen zu Schulden kommen; gleichwohl aber gestehen wir, dass wir den Jünglingen einer Nation, die beinahe von Kindheit auf immerdar das Laufen, Springen und andere palästrische Uebungen pflegte, auch im Sprunge, zumal mit Springstab uud Springgewichten, entschieden mehr zutrauen zu dürfen glauben, als den heutigen Preisturnern, die bei allem frischen Muthe schliesslich doch mit den angeborenen Sehnen und Sohlen sich behelfen müssen. Es fallt uns mithin nicht ein, jenen Sprung des Krotoniaten Phayllos "corrigiren" zu wollen, sondern wir meinen allerdings, dass es nicht lacherlich, sondern glaubhaft ist, eine Sprungweite von 50' oder 16-18 Schritt unter den gegebenen Voraussetzungen für möglich zu halten, selbstverständlich in der antiken Turnschule.

## Druckfehler - Verzeichniss.

- S. 2, Z. 20 lies neuerdings.
- S. 16, Z. 4 von unten lies Encyklopädie.
- S. 35, Z. 2 von unten lies diesem.
- S. 42, Z. 11 lies apxaious.
- S. 49, Z. 4 von unten lies o anstatt o.
- S. 57, Z. 9 von unten lies in statt n.
- S. 73, Z. 9 lies παιδιών für παιδών.
- S. 79, Z. 25 ist der Doppelpunkt nach Tanzern zu streichen.
- S. 112, Z. 15 von unten lies εφεδρισμός, ebenda Z. 14 τετραπο-
- S. 124, letzte Zeile lies les spectateurs für ses spect.
- S. 222, " " Sophokles.
- S. 247, Z. 17 lies Theil 9 anstatt Theil 19.
- S. 310, Z. 1 lies 1) für 2).
- S. 332, Z. 27 lies παλαιστικη.
- S. 341, Z. 6 von unten lies λουτρού.
- S. 347, Z. 4 " " διδάσκειν.
- S. 356, am Ende lies πλαγιοι für πλαγισι.
- S. 361, Z. 10 von unten lies συμπλεχόμενοι für συμλεχόμενοι.
- S. 367. Z. 2 " " π κλτμαξ.

## Register zum ersten Band.

A.

Aepfeltauchen S. 141. αγενειοι S. 315. 319. 393. άγχαλίζεσθαι S. 352, Anm. 2. άγχας λαβειν S. 354, Anm. 1. αγχοτυλη S. 111 f. άγχυλη S. 112. 355. άγχυλίζειν S. 354 f. αγχυρα, άγχυρίζειν S. 354 f. 366. αγχύρισμα S. 354 f. αγχωνίζειν S. 354 f. αγχειν S. 352. αγων S. 186 ff. 383 ff. 386 ff. αγωνιοι θεοί S. 255 ff. 386. αγωνισματα S. 345 fl. αιώρα S. 116 ff. αχαμπτος δρομος S. 312. αχινητίνδα S. 30 t. 355. ακοντίζειν, ακοντισμός S. 327 ff. αχοντιον S. 327 f. άχοντιστιχοί S. 329. ακροχειρίζεσθαι, ακροχειρισμός S. 349 ff. 382. ακροχερσίτης S. 349. αλειμμα S. 378, Anm. 3. αλειπτήριον S. 343. 377, Anm. 2.

άλειπτης S. 267. 341 f. 375. αλειφαρ S. 341. αλείψασθαι S. 341. άλινδεισθαι S. 371. άλινδηθρα S. 343. 371. αλίνδησις S. 337. 346. 369 ff. 371. άλιστρα S. 343. 371. Alvaradosprung S. 402. Ammenmarchen S. 227. αμφιδρόμια S. 223 ff. άμφιπλεκτοι κλίμακες S. 368. ampulla S. 375, Anm. 3; 376, Anm. 2. αναβάδην S. 118. 161. άναβαστασαι S. 361, Anm. 1. άναθορειν S. 302. ανακλινοπάλη S. 346. 369 ff. αναλακτίζειν S. 35. 157. 302. άναπηδάν S. 303. ανατρέπειν S. 357 f. 360. avappintely S. 360 f. αναρριχασθαι δια σχοινίου S. 105 f. 160. Anfersen S. 33. 157. Anlauf beim Sprung S. 308.

Antaios S. 359, Anm. 1; 362; 374. αντιλιαπλεκειν S. 348, Anm. 2; 368. αντιταλαντωσις S. 117. Anwerfen S. 61 ff. απαγειν S. 356. απαγκωνίζεσθαι S. 354, Anm. 2. απαγορευειν S. 346. απάγχειν S. 352, Anm. 3. άπαυδαν S. 346. απειπεῖν S. 346. απογιγνώσκειν S. 346. αποδιδρασχίνδα S. 45 ff. απονωτισασθαι S. 364, Anm. 1. 'Αποξυόμενος S. 376. αποπνίγειν S. 352. απόρραξις S. 92. αποτομας S. 327, Anm. 1. αποτριαξαι S. 346.

Bader S. 374. βαλβίς S. 326. Βαλλαχράδαι S. 86. Ballspiel S. 84 ff. Barlaufen S. 48. βασιλίνδα S. 53 ff. βατήρ S, 303. 308. 397. Beamtenerziehung S. 261. βέμβιξ S. 77 ff. βηλός S. 326. βίβασις S. 34 f.; 157.

applodere S. 360. αράσσειν S. 351, Anm. 2; 356. Arcopag S. 282. αρτιαζειν, αρτιασμός S. 64. 143 ff. ασαμινθος S. 377. ασβουρα S. 80. ασχωλιαζειν, ασχωλιασμός S. 36 ff.; 157; vgl. Eos II, S. 229 ff. αστρίζειν S. 144, Anm. Athletik S. 188. 194. 365. 387. 389 f. Athens Bedeutung in der Geschichte der Erziehung S. 217 ff. 381 f. αφαιρεσις ιγνυών S. 358. αφετίνδα S. 63. 91. Aufhucken S. 109 ff. Aufseher der Knabenturnschule S. 262 ff. Aufsitzen S. 106 f.

B.

Bildliche Ausdrücke, von der Palastra entlehnt, S. 198, Anm. 2; 251. 278, Anm. 4. 6. 332 ff. 357, Anm. 1; 365. 367. f. 400 f. Blattklatschen S. 137 ff. Blindekuhspiel S. 41. Bockstehen S. 153. Böcklein im Spiel S. 148. βόθρος S. 147. 307. 395 f. Bohnenschnellen S. 69. βροχη ξέρα S. 59.

#### C, Ch, $\chi$ .

caput aut navis S. 64.
cernuare S. 38.
Certiren S. 186. 383. 385 f.
χαλχή μυτα S. 40 ff.
χαλχίζειν, χαλχισμός S. 70. 144. 159.
χαλχίνδα S. 159.

Charakteristik der antiken Erziehung S. 191 ff. χελιδόνισμα S. 132. χελιχελώνη S. 51, 133 f. χρεμέδα, χρεμίνδα S. 163. χυτρίνδα S. 49. D.

δάκνειν S. 351.
διὰ γραμμῆς παίζειν S. 101.
διαλαβείν S. 365 f.
διακλιμακίζειν S. 367, Anm.
διαπαλαίειν S. 367, Anm.
διαπλέκειν S. 348, Anm. 2; 368.
διαστρέφειν S. 367, Anm; 368.
δίαυλος S. 311 ff.
Dichotomie in der antiken Erziehung S. 195 ff.
διδασκαλεῖα S. 198. 215. 237. 251,
Anm. 2; 263.

διελχυστίνδα S. 98 ff. digitis micare S. 145. διόρος S. 107. διποδία, διποδισμός S. 36. δίσχος, δισχοβολία S. 39. 321 ff. δόλιχος S. 311 ff. δράγδην S. 351, Anm. 2. δραπετίνδα S. 45. δρασσειν S. 350 f. 354, Anm. 1. Dreisprung S. 308. 401 f. δρόμος S. 309 ff. = Laufbahn S. 246. 311.

E.

Eherne Fliege S. 40. Einölung S. 315. 341. Einstaubung S. 343 f. εις ωμιλλαν S. 65. εκ κλίμακος S. 367, Anm. 1. έχχλιμαχίζειν S. 367. έχλαχτίζειν S. 35. έχπλεθρίζειν S. 319 f. έπτραγηλίζειν S. 366 f. elaeothesium S. 342. έλατήρ S. 82. **ξ**μβαλλε χυλλη S. 146. ἐμβολαί S. 350, Anm. 2; 352, Anm. 2. έμποδιζειν S. 151 f. εναγχωνίζειν S. 354, Anm. 2. έναγωνιοι θεοί S. 255 ff. 386.

έν χοτυλη S. 109 ff. έξαγω χωλόν τραγίσκον S. 148 f. έξαλίστρα S. 343. έξεχ' ω φίλ' ήλιε S. 131 f. ἐπαιτινδα S. 154. έπιχοινος S. 89 f. έπιμεληται S. 282. έπισχυρος S. 47. 89 f. 159. έποστραχίζειν, εποστραχισμός S. 60 f. Erziehungsbedürftigkeit S. 201 ff. ες βοθύν S. 147. 158. Esel im Spiel S. 50 ff. 89. έφηβικη S. 89 f. Ephebengötter S. 255 ff. εφεδρίζειν, έφεδρισμός S. 106 f. 160. έφετινδα S. 61 ff. 91 f. έφιππιος δρόμος S. 312.

F.

Fackellauf S. 318 f.

Familienerziehung S. 12. 171 ff.
222 ff.

Fangspiele S. 40 ff.

Feigenwerfen S. 151 f.

Fünf Steinchen im Spiel S. 71 f.

Grasberger, Erziehung etc. I. (Knabenpalästra.)

Fünfkampf oder Pentathlon der Knaben S. 389 ff.
Fünfzahl im Spiel S. 72. 159.
Frauen, ihre Bedeutung in der Erziehung, S. 229 ff. γαστρίζειν S. 354, Anm. 2. Geburtsfest S. 223 ff. γενέθλια S. 224. Gewinnspiele S. 73. Gewöhnung S. 208 ff. 340 f. 383 f. 379. Gleich oder Ungleich (Grad oder Ungrad) S. 64. 143. γαμμα S. 359, Anm. 2.

Häkelspiel S. 146 f. αλλεσθαι, αλμα S. 298 ff. 302. άλτηρες S. 299. 303 ff. Hanteln S. 303 ff. αμματα S. 351, Anm. 2; 353. απτεσθαι S. 352. αρπαστον S. 94 f. αφή, haphe, S. 303, Anm. 3; 343. Hausliche Erziehung S. 223 ff. έδροστρόφοι S. 364 f. Hefendurchsuchen S. 140 f. EAREN S. 357. 362. έλχυστινδα S. 101 ff. ηλω τον ηλον S. 55. Hermathenen S. 256. Hermen S. 256. 262 f. Hermes, Gott der Palastra, εναγωνιος, S. 255 ff.

ĉατραλείπτης S. 267. 341. 375. λατραλείπτική S. 341. Anm. 4.

καββαλική S. 345, Anm. 2.
καββαλικός S. 345, Anm. 2; 350,
Anm, 4.
Käferspiel S. 74 ff.

G.

γογγολίζειν S. 33. γραμμή S. 57. 89. 101. Grübchenspiel S. 147 f. γυμναστής S. 263 ff. Gymnastischer Unterricht im Verhaltniss zum musischen S. 196 ff. 238 f. γωνος S. 153.

H.

Hermheraklen S. 256. ίμαντελιγμός S. 141 f. ίππαστὶ καθίζειν S. 106 f. οπλιτών δρομος S. 311 ff. Huckepack S. 109 ff. Hüpfen S. 36 ff. Hüpfspiele S. 28 ff. υπερ τὰ ἐσχαμμενα S. 395 ff. υποπαιδοτριβης S. 264. υποπαλαίειν S. 371. υποσχελίζειν S. 351, Anm. 2; 355; 357, Anm. 1; 358 f. υποσπαν S. 361. υποσυρειν S. 362. υπτιασμοί S. 370, Anni. ΰοπληγξ S. 317. υφαιρεσις ίγνυων S. 358. υφέλχειν S. 362. υφίεσθαι S. 372, Anm. 1.

I.

ιγνυων υφαίρεσις S. 358.

K.

καλαμον περιβήναι S. 28 ff. καλινδεισθαι S. 371, Anm. καλοβάμων S. 130. 161. Kameradschaften S. 209. καμπειος δρόμος S. 312. χαμπτειν τον ποδα S. 355. 359, Anm. 2. κανων S. 306. καταβιάζειν S. 345. χαταβιβάζειν S. 345. καταβλητική S. 345 t. καταμυείν S. 48. κατανωτισασθαι S. 112. 160. 364. καταπαλαιειν S. 345. 357. 362, Anm. 1. κατασπαν S.346, Anm.; 360, Anm.1. καταστρέφειν S. 362. Katscheln S. 125. Kerkyon S. 359, Anm. 1; 374. κλάπαι S. 129. αλεψύδρα S. 96 f. κλιμακίζειν, κλιμακισμός S. 567 f. χλιμας S. 367. Knabenspiele S. 1 ff.; Eintheilung derselben S, 23 ff. Vorbedeutung derselben S. 8. 54. 228. Königsspiel S. 53 ff. χόνδαξ S. 56, Anm. χολλαβίζειν, χολλαβισμός S. 114 f. χονιστηριον S. 343. χονιστρα S. 343. χόραι S. 6.

λαβή S. 350. λακκα S. 68. λακτίζειν S. 34 f. 156 f. λαξ S. 34 f. 156 f. λαμπαδηδρομία S. 318. λατυπη S. 47. 89. Lauf S. 246. 309 ff. Laufspiele S. 40 ff. Lehrer der Knabenturnschule S. 262 ff.

χοσμητης S. 268. 282.

κοτυλισται S. 110. Kranze S. 187. 386. Kreisel S. 77 ff. 159. χριχηλασία S. 81 ff. κρίκος S. 81 ff. χρουειν τον βατήρα S. 308. 400. χρουπέζαι, χρουπέζια S. 129. 161. χρυφτούλι S. 45. χυβησίνδα, χυβηστίνδα S. 109 ff. 112. χυβίνδα S. 112. κυλίεσθαι S. 363. 373, Anm. 2. κυλινδεισθαι S. 371, Anm. χυλισις S. 337. 346. 369 ff. αυλίστρα S. 343. 371, Anm. χυλλη εμβαλλε S. 146. χυναμυια S. 41. 158. χυνδαλη S. 56. χυνδαλιζειν, χυνδαλισμος S. 55 f. κυνητινδα S. 136. κυρηβάζειν, κυρηβασία S. 358, Anm. Kussspiel S. 136 f. κωλα ξυλινα S. 130. χωληψ S. 358. χωλοβαδιστής S. 130. 161. χωλόβαθρα S. 128 ff. χωνος S. 77. 79 f. 159. χωρυκείον S. 343. κωρυχός S. 96. 382.

Lehrzwang S. 213. 315.
ληκίνδα S. 154.
λήκυθοι S. 342. 375. f.
Linke Hand, Bedeutung derselben S. 330.
lucta volutatoria S. 369 ff.
λυγίζειν, λυγισμός S. 353. 382.
λουτήρ S. 375.
λουτρά S. 374 ff.
λωρί S. 52.

Maal im Spiel S. 45. 90. 107.

Maallaufen S. 46 ff.

μαστεία S. 150.

μηλού τη S. 74 ff.

Mercurius in der Palästra S. 255 ff.

μεσολαβείν S. 365.

μεσοπέρδειν, μεσοπέρδην S. 365 f.

μεσοφέρδειν, μεσοφέρδην S. 365 f.

Μεσκεκταριβαζείν S. 363.

μεταπλασμός S. 359.

Nasenstübern S. 115 f. Nationale Bedeutung der Gymnastik bei den Alten S. 187. 270. 333 ff. 386 ff.

Oeffentlicher und Privatunterricht S. 209. 383 f. ολπα, ολπις S. 375, Anm. 3. ονος, im Spiel, S. 50. 53 f. 89. ορθη παλη S. 337. 345 ff. Orikadmos S. 368. oscillatio S. 117 ff.

παγκράτιον S. 338. 392.
παιδαγωγός S. 237 f. 284 ff.
παιδευταί S. 283 f.
παιδεία S. 194 ff.
Παιδεία S. 194, Anm. 2.
παιδιά ἐν υδατι S. 161.
παιδονόμος S. 281. 285.
παιδοτρίβης S. 262 ff. 380.
παλαισματα S. 345 ff.
παλαισμοσύνη S. 331.
παλαισμοσύνη S. 331.
παλαιστική und παλαιστρική S. 332,
Anm.

M.

μήτε νείν μήτε γράμματα S. 378. μέτωπα συναράσσειν S. 356 f. micare digitis S. 145. Midas im Spiel S. 49 f. μονοβόλον S. 125 f. μοσχίνδα S. 155. μοειν S. 43. Μünzendrehen S. 70. μυῖα, η χαλαῆ, S. 40 ff. μοινδα S. 42 ff. 158. μυστεία S. 149. 163.

N.

νυξ ημέρα S. 59. νωτίσασθαι S. 112. 160. 364, Anm. 1.

0.

όστρακινδα S. 57 ff. ουρανία S. 93 f. ωθειν, ωθισμός S. 356 f. 358, Anm. ωμίαι, sc. αθληταί, S. 350, Anm. 4. ωμίλλα, είς ωμίλλαν, S. 65 f. 158. 324.

P.

παλαίστρα S. 247 ff.
Παλαίστρα S. 254, Anm. 4.
παλη S. 331 ff.
παλλα S. 89.
παλουκία S. 56.
Patschen = mit Fünfen spielen S. 72.
Pfahlspiel S. 55.
παράγειν S. 367, Anm.; 368.
παραθέσεις S. 352, Anm. 2.
παρακαταγωγη S. 359.
παρακρουειν S. 356.
παρατρέπειν S. 356, Anm. 1.

παρατρίβειν S. 356, Anm. 1. παρεμβολαί S. 352, Anm. 2. πατταλος τον πατταλον S. 55. πειρασθαι S. 352. πένταθλοι S. 390 ff. Pentathlon der Knaben S. 389 ff. πενταλιθα, πενταλιθίζειν S. 71 f. 159. περιβάδην S. 30. 110. 111. περιβήναι χάλαμον S. 28 ff. 363. 373, Anm. 2. περιχρούειν S. 356, Anm. 2; 367. περιλαμβάνειν S. 354, Anm. 1. περιξυσματα S. 375, Anm. 1. Perioden in der Erziehung S. 238 ff. 391. περιπηδαν S. 363. περιτριβειν S. 356, Anm. 1. περιτροπαι αλλήλων S. 363. Petauristen S. 121 ff. πεταυρον S. 120 ff. πεττεία, πεσσεία S. 325. πηδαν S. 302. •πηδάν υπερ τα εσχαμμένα S. 393. πηδημα S. 298. 400. paivivda S. 90 f.

Phayllossprung S. 300, 401 f. φευγίνδα, φυγίνδα S. 47. φιλοπαίγμονες οι θεοι S. 386, Anm. 2. Φιττα Μαλιάδες φίττα 'Ροιαί S. 135. 162. φρυγινδα S. 69 f. φυλαττου, als Zuruf, S. 43 f. pila S. 98. πιτυλος, πιτυλίζειν S. 32. 156. πλαγιαζειν S. 356. πλαταγώνιον S. 137 ff. 162. πλατυγίζειν S. 138. πλειστοβολίνδα S. 70. πλιγμα S. 363. Plumpsackspiel S. 52. ποσινδα S. 144. 154. Privatunterricht und öffentlicher S. 209. 260. 383, f. προγυμναστής S. 267. πρόχοττα S. 316. προστραχηλίζειν S. 356, Ann. 2. ψηλαφινδα S. 42. 46. 163. πτερνα S. 360. πτερνίζειν S. 357, Anm. 1; 358 f. πυγμη S. 338. πυξ και πάλην S. 338, Anm. 2.

Q.

quinquertio S. 392. 400.

quinquertium S. 383 ff.

R.

ραθαπυγίζειν S. 33.
Rathespiele S. 42 ff. 45. 114. 145.
158.
ράσσειν S. 351, Anm. 2; 356.
Rebenlauf S. 318.
Reiftreiben S. 81 ff.

Reitspiele S. 106 ff. Riemenwickeln S. 141 f. Ringen S. 246. 331 ff. Ringschule S. 247 ff. ρομβος S. 77. 159. rutrum S. 399 f. 8.

sarculum S. 399. Schabeisen S. 374 ff. Schaukel S. 116 ff. Schaukelgerüst S. 120 ff. Schauturnen der Knaben S. 383 ff. Scheibenschwung S. 321 ff. σχηματα S. 345 ff. Scherbenspiel S. 57 ff. Schildkrote, ein Spiel, S. 133 f. Schirken S. 60 f. Schlauchhüpfen S. 38. σχοινοφιλίνδα S. 52. Schulfreundschaften S. 209 f. Schulgesetze S. 214 ff. Schwimmspiel S. 151. Schwimmübungen S. 376 ff. 382. Seilklettern S. 105. Seilziehkampf S. 99. 101 ff. Semmelbeissen S. 141. σηματα, signa, S. 306 f. 397. σιχελίζειν S. 368. σκαλίς S. 399. оханна S. 306 ff. 395 ff. σχαμματα S. 307. 395 ff. σχαπάνη S. 400. σχαπέρδα S. 101 ff. 160. 365. σχαπερδεύσαι S. 102 f. 365. σχαρία S. 115 f. σχινθαρίζειν S. 115 f. 161. σχύρος S. 47. 89. σχωλοβαδίζειν S. 131. Solonische Schulgesetze S. 215. ff. σολος S. 322, Speerwurf S. 328 ff. Σφαιρείς S. 86. σφαιριστήριον S. 87. σφαιριστιχη S. 84 ff. σφαιρίστρα S. 87.

Spiel, dessen Bedeutung S. 1 ff. Eintheilung S. 23 ff. Spielsachen, Spielzeug S. 4 ff. Spielstrafen S. 59. 110. Springstangen S. 305. Sprung S. 126. 298 ff. Sprungspiele S. 28 ff. 126 ff. σταδιοδρομος, σταδιεύς, S. 312. 317. σταδιον S. 311 ff. σταφυλοδρόμος S. 318. Steckenpferd S. 28 ff. Stehen auf den Zehen S. 32. Stehkampf S. 30 f. beim Ringen S. 347 ff. Steinspiel, Stockeln, S. 324 f. Stelzen S. 128 ff. Stierhaupt, im Spiel, S. 148. 162. στλεγγίς S. 262. 374 ff. στλεγγισματα S. 375, Anm. 1. στρεπτίνδα S. 63 f. στρέφειν S. 351, Anm. 2; 363 ff. στρέφου, μη ιστασαι, ein Zuruf, S. 78. Strickschaukel S. 116 ff. Striegel, strigilis, S. 374 ff. στροβιλος S. 77 ff. 159. -στρόβος, στροιβός, S. 77. στρομβος S. 77 ff. στρουμβα S. 80 f. succumbere S. 369 f. Suchspiel S. 149 f. συγγένεια, in der Schule, S. 209 f. συγχυλιεσθαι S. 371, Anm. συμπλέχεσθαι S. 361, Anm. 2; 362 f. R1 9-85 συμπλοκη S. 348 f.; 352, Ann. 2; 370, Anm. 1. συναράσσειν S. 351, Anm. 2; 357. 358, Anm.

συναρπάζειν S. 363. συνεφελχειν S. 361, Anm. 2; 362 f. supplantare S. 358 ff.

supplodere S. 360. συστασεις S. 352, Anm. 2. σωφρονισταί S. 283,

T.

τα εσχαμμένα S. 395 ff. "Tag oder Nacht?", ein Spiel, S. 59 f. ταξεις S. 316. 393. ταυρίνδα S. 148. 162. τηλέφιλον S. 139. την κατά σαυτόν έλα, ein Zuruf inn Spiel, S. 78. τηρου, ein Zuruf, S. 45. Thermen S. 377 f. Thiermasken S. 42. 148. รเปิทุท S. 236. τίτθη S. 226. τίφη S. 76. Topfspiel S. 49. τραχηλίζειν, τραχηλισμός S. 366 f. 382. τριαγμός S. 346.

τριακτήρ S. 346. τριαχτός S. 346. τριαξαι S. 346. τρόπα S. 68 f. 158. τρουπα S. 68 τροφός S. 226. τροχός, trochus, S. 81 ff. τρυγοδίφησις S. 140 f. τυφλόμυια S. 42. Turnen, der Knaben, S. 167 ff. Turnlehrer der Knaben S. 262 ff. Turnschule der Knaben S. 181 ff. 244 ff. Turnübungen in der Palastra S. 298 ff. Turnunterricht der Knaben S. 291: Methode desselben S. 278. 295 ff. Turnspiele S. 98 ff.

U.

Umwenden, ein Spiel, S. 63. Unterricht in der Gymnastik, Be-

ginn desselben S. 221 ff. 237 ff. 291 ff. Methode S. 278 ff.

٧.

Versteckspiel S. 42 ff. volutatio, volutatoria lucta, S. 369 ff. Vorturnen S. 278.

Vorbedeutung d. Spiels S. 8.54.228.

#### W.

Wahrzeichen der Palastra S. 256. 262, 375, 399 f. Wasserrohr, ein Kinderspiel, S. 96 f. Weitsprung S. 303 ff. Werfen des Diskos S. 321. Werfen des Speers S. 327 ff.

Werfen in die Wette S. 65 ff. Werfen ins Grübchen S. 68. Werth der Schule S. 208 ff. Wetteifer S. 186 ff. 383 ff. Wurfspiele S. 55 ff.

X.

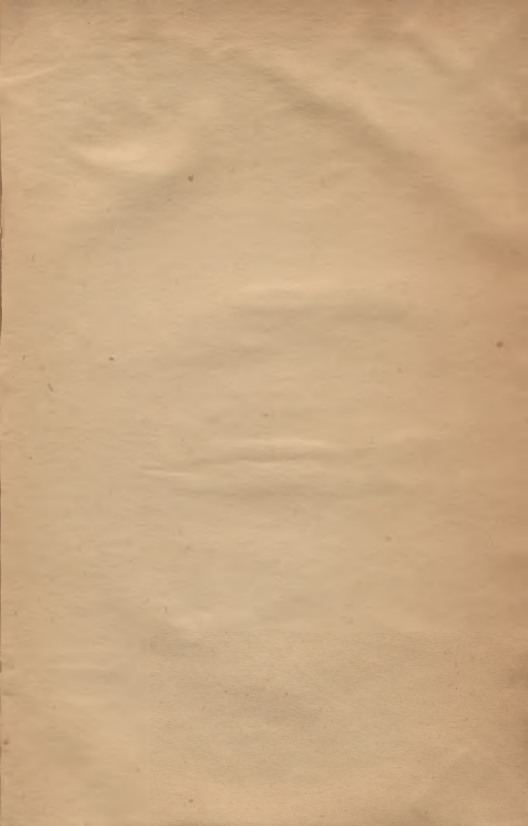
ξηραλοιφείν S. 341, Anm. 2. ξιφίνδα S. 155. ξιφισμός S. 155. ξυλινα αωλα S. 130. ξυλινος δίσκος S. 389, Anm. 3. ξυμπλοκαί S. 370, Anm. κystici S. 249, Anm. 2.

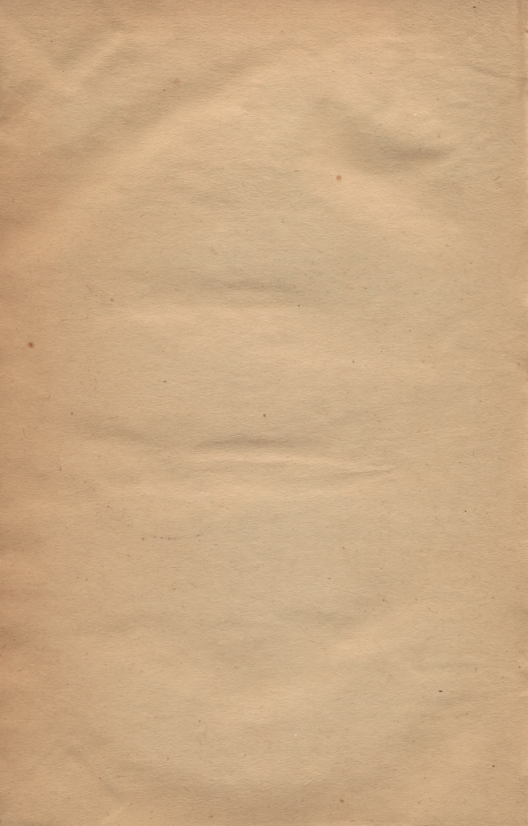
ξυστόν S. 328, Anm. 1. ξυστός S. 246. 248. ξύστρα S. 374 f. 383. ξυστρίς S. 262. 374 f. ξυστρολήκυθον od. -ληκύθιον S. 376, Anm. 1.

Z

Zehenspiel, Stehen auf den Zehen, S. 32. Zerrspiel S. 98. Zielspiele S. 55 ff. Zielstein S. 107. ζυγα ή άζυγα S. 144. Zweitheilung der Erziehung S. 195 ff.









KOLEKCJA SWF UJ

608

Biblioteka Gl. AWF w Krakowie



1800053573